

مبادئ الفلف کی بہترین شرح ہملِ میبندی میں بے حدمددگار جمت و فلف کے پیچیدہ مَسائل کی عمدہ وضاحت ، طلبۂ جامعات کے لئے قمیتی سوغات قارئین کے لئے دلچیپ اور معلومات افزاکتاب!

تأليف

حَضرَتْ مَولاناسَعِبْ الحمر بَالِنْ لُورِیْ اللهُ مَعْمَرِتُ لَوْرِیْ اللهُ مَالِیْ لُورِیْ اللهُ مَالِیْ لُورِیْ اللهُ مَالِیْ اللهُ مِنْ اللهُ مَالِیْ اللهُ مِنْ اللهُ مَالِیْ اللهُ مِنْ اللهُ مَالِیْ اللهُ مَالِیْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَالِیْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللّهُ مِنْ ال





مبادیّ الفلسفه کی بہترین شرح ، حلِّ میبندی میں بے حدمد د گار ، حکت و فلسفه کے بیچیدہ مَسائل کی عمدہ وضاحت ، طلبۂ جامعات کے لئے قمیتی سوغات قارتین کے لئے دلچیپ اورمعلومات افزاکیاب!

> تائیف حَضرَتْ مَولاناسَعِن احمد بَابِنْ بُورِیْ څخالونیث دارانونوم دیوبند



كتاب كانام

حَضَرَتْ مُولاناسَعِيْ الحِدِيَّانِ يُورِيُّ مؤلف تعدا دصفحات IYM:

قیمت برائے قارئین : =/۴۵ روپے

سن اشاعت : المهرين المراجع

: كَالْمُلْكُ عَالَمُ الْمُلْكُ عِلَا ناشر

چوہدری محموعلی چیریٹیبل ٹرسٹ (رجسڑڑ) 2-2،اوورسيز بنگلوز،گلستان جوہر، کراچی ـ یا کستان

فون نمبر +92-21-34541739 (+92-21-7740738 :

فيكس نمبر +92-21-4023113 :

www.ibnabbasaisha.edu.pk ويبسائث

ای میل al-bushra@cyber.net.pk:

مكتبة البشرى، كراچى - ياكتان 2196170-321-92+ ملنے کا بہتہ

مكتبة المحرمين، اردوبإزار، لا مور ـ ياكتان 4399313-321-92+

المصباح، ١٦- اردومازار، لا بور- 7124656, 7223210 +92-42-

بك ليند، شي يلازه كالح رود ، راوليندى - 5773341,5557926 - 1-92+

دادالإخلاص،نز وقصة خواني بإزار، پشاور \_ يا كسّان 2567539-91-92+

اورتمام مشہور کتب خانوں میں دستیاب ہے۔

#### فهرست

| صفحه     | مضمون                                  | صفحه | مضمون                                        |
|----------|----------------------------------------|------|----------------------------------------------|
| ۵۸       | دونوں دلیلوں کا جواب                   | ۵    | ييش لفظ                                      |
| ۵٩       | إثبات ِہیولی کی دلیل (بر ہانِ فصل وصل) | ۱۲   | آغاز كتاب                                    |
| 44       | برہان کی بنیاد ہی غلط ہے               | 11   | تعارف                                        |
| 44       | صورت جسميه اور ميولي مين تلازم كابيان  | 10   | یونان کے چندمشہورفلاسفہ                      |
| 40       | ابطال لاتنابی کے دلائل                 | 14   | عارم کا تب فکر                               |
| 40       | ا۔ بر ہان تطبیق                        | 78   | حكمت كى تعريف اوراس كى تقسيم                 |
| 77       | ۲- بر ہان سلمی                         | 11   | حكمت كي نقشيم                                |
| ۸۲       | ولائل نبيس، بس مغالطے!                 | 19   | حكمت عِمليه كي تين تشميل                     |
| 49       | صورت نوعيه كابيان                      | ۳.   | حكمت نظريه كي تين قسميل                      |
| ۷٠       | مقولات كابيان                          | mm   | فلفه ك تعليم كا آغاز كس فن سے كياجانا جا ہے؟ |
| <u> </u> | جو ہر کے احکام                         | ۳۲   | وجوداورموجودات كأبيان                        |
| 27       | تقابل کا بیان                          | ٣2   | موجودات ِثلاثه مين نسبت                      |
| 41       | حُلُول كا بيان                         | ٣2   | متفرق اصطلاحات                               |
| ٨١       | تداخل کا بیان                          | ۳۳   | طبيعيات كا پهلافن                            |
| ΛΙ       | شکل کا بیان                            | ٣٣   | مَا يَعُمُّ الأجسام كابيان                   |
| ۸۳       | مكان كابيان                            |      | ہیولی، صورتِ جسمیہ اور صورتِ نوعیہ کے        |
| 14       | حَيْرِ كا بيانِ                        | M    | الحكام                                       |
| ۸۷       | خلا اور ملاً کا بیان                   | ۹۳   | تقتيم اورقسمت كابيان                         |
| 19       | حرکت وسکون کا بیان                     | ۵٠   | غیر متنابی حد تک تقسیم ہونے کا کیا مطلب ہے؟  |
| 92       | مقولوں میں حرکت کا بیان                | ۵۱   | عالم کے بارے میں حکمائے مشائی کا نظریہ       |
| 97       | سکون کا بیان                           | ۵۷   | جزو لا يتجزى كے بطلان كى پہلى دليل           |
| 9∠       | زمانه کا بیان                          | ۵۸   | بطلان جزوکی دوسری دلیل                       |

**۱۳۷** ∥موت وحیات کابیان

145

## بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

# يبش لفظ

تمام تعریفیں اس ہستی کے لیے ہیں جس نے کا تنات کوجلوہ گرکیا۔ اور انسان کو بزرگ کا تاج پہنایا، حکمت و دانائی اور معرفت وابقان کے زیور سے مزین کیا اور مافی الضمیر کی تفہیم کا سلیقہ سکھایا، اور بے پایاں رحتیں اور سلام ہوخلاصۂ کا کنات، علم وعرفاں کے پیشوا حضرت محم مصطفیٰ النائے کی کی، اور آپ کے خاندان پر، اور آپ کے ایمان ومعرفت والے ساتھیوں پر۔

امابعد، لوگ ایک دوسرے سے پوچھتے ہیں کہ سائنس کے اس دور میں قدیم فلسفہ کیوں آ پڑھایا جاتا ہے؟ فلسفۂ بونان کا تو اب صرف نام رہ گیا ہے، اس میں وقت ضائع کرنے سے کیا فائدہ؟ اس کی جگہ عصرِ حاضر میں مفید اور ضروری علوم کیوں نہیں پڑھائے جاتے؟ مدارسِ اسلامیہ کے ذمہ داران پرانی لکیرہی کیوں پیٹے جارہے ہیں؟

اس کا جواب میہ ہے کہ فلسفۂ قدیم کی تعلیم چار وجوہ سے دی جاتی ہے، آپ ان کوغور سے ملا حظہ فرما ئیں اور سوچیں کہ یہ وجوہ سیجے ہیں یانہیں؟ اگر سیجے ہیں، اور یقیناً سیجے ہیں، تو پھر یوری توجہ اور محنت سے بیفن پڑھیں۔

پہلی وجہ: علوم دینیہ کے ہر طالب علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ معارضِ اسلام Anti پہلی وجہ: علوم دینیہ کے ہر طالب علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ معارضِ اسلام Islam) نظریات نظریات اخریات ایک بار پیدا ہو کرختم نہیں ہوجاتے ، ان کی شکلیں بدل جاتی ہیں، مگر بنیادی خیالات اپنی جگہ برقر ارر ہتے ہیں۔ فلاسفہ یونان کے خیالات بھی ختم نہیں ہو گئے ، آج بھی وہ کسی نہ کسی شکل میں موجود ہیں۔ عالم کے حدوث وقدم کا مسئلہ، اسی طرح تناشخِ ارواح

(آواگون) کا نظریہ،خواہ وہ حکمائے یونان کا ہو یا حکمائے ہند کا، آج بھی موجود ہے، پچاس کروڑ انسان اسی عقیدہ پر مرتے جیتے ہیں۔اس لیے اگر دینیات کا طالبِ علم ان باطل نظریات سے واقف نہ ہوگا تو اسے دعوت کا کام کرنے میں دشواری پیش آئے گ۔ کیوں کہ داعی کے لیے ضروری ہے کہ وہ مدعو قوم کے نظریات و خیالات سے پوری طرح باخبر ہو، ورنہ وہ مؤثر انداز میں دعوت پیش نہیں کر سکے گا۔

دوسری وجہ فلسفہ یونان اور تعلیماتِ اسلام میں قدیم زمانہ سے سخت مقابلہ آرائی چلی آرہی ہے، جس کی علم کلام کی کتابوں میں گونج سنائی دیتی ہے، بلکہ کتبِ کلامیہ فلسفیانہ اُبحاث سے جری پڑی ہیں۔ متکلمین اسلام نے حکمت وفلسفہ کے بہت سے مسائل میں فلاسفہ کی رایوں کے خلاف رائیں بھی قائم کی ہیں۔ اس لیے علم کلام کے ہرطالبِ علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ پہلے ان آرا سے واقفیت حاصل کرے، تاکہ وہ علم کلام کوعلی وجہ البھیرت پڑھ سکے۔

اس کی تفصیل یہ ہے کہ مسلمانوں میں یونانی فلسفہ کی ابتدا حضرت معاویہ وظائی کے بوتے خالد بن بزیداموی (متوفی ۹۰ھ) سے ۸۰ھ میں ہوئی، اس نے ایک دارالتر جمہ قائم کیا تھا اور یونانی زبان دانوں کو جمع کر کے ترجمہ کی خدمت ان کے سپرد کی تھی۔ بیرونی کہتا ہے: کان خالد اول فلاسفة الإسلام (خالد سب سے پہلامسلمان فلسفی تھا) گر ابھی حکمت وفلسفہ کا جمن شاداب نہیں ہوا تھا کہ انقلاباتِ زمانہ نے سلطنتِ بنوامیہ کا ورق الث دیا اور خلافت عباسیہ کی بنیاد پڑی۔خلفائے عباسیہ نے از سرنواس گلستال کی تبیاری شروع کی، دوسرے خلیفہ منصور عباسی (۹۵ھ۔ ۱۵۸ھ) نے اپنی عمر کا بڑا حصّہ بیئت اور دوسر نے فلسفی علوم کوتر تی دینے میں صرف کیا، وہ علم دوست ہونے کے علاوہ خود بیئت اور دوسر نے فلسفی علوم کوتر تی دینے میں صرف کیا، وہ علم دوست ہونے کے علاوہ خود بیئت اور دوسر نے فلسفہ و الأدب، مقدّمًا فی بھی بڑاذی علم تھا۔ زِرِکل نے لکھا ہے کہ کان عاد ف بالفقہ و الأدب، مقدّمًا فی

پانچواں خلیفہ ہارون رشید (۱۲۹ھ-۱۹۳ھ) بھی اس کے نقش قدم پر چلا، کیکن حکمت و فلسفہ کاسب سے زیادہ شاندار دورساتویں خلیفہ مامون (۱۷ھ-۱۱۸ھ) کا عہدِ خلافت ہے، یہ خلیفہ قابل اور زبردست فرماں روا ہونے کے ساتھ ہی علم وفن کا قدر دان اور صاحبانِ فضل و کمال کا بہت بڑا حامی اور سر پرست بھی تھا، اس نے بغداد کو فلسفہ کا مرکز بنادیا تھا، اس کے دربار میں بلا لحاظِ ملّت و فدہب دنیا کے ہر گوشہ سے اہلِ کمال اللہ کے بنادیا تھے اور اپنے فضل و کمال کی داد پاتے تھے، مامون نے شاہانِ روم کے پاس مہدایا بھیجے تھے اور ان سے درخواست کی تھی کہ وہ ہدایا کے جواب میں فلسفہ کی کتابیں ہدایا بھیجے تھے اور ان سے درخواست کی تھی کہ وہ ہدایا کے جواب میں فلسفہ کی کتابیں وغیرہ فلاسفہ کی کتابوں کا بڑا ذخیرہ بھیجا۔ ل

اس خلیفہ نے بونانی فرماں روا میکال ثالث کے ساتھ جومعاہدہ کیا تھااس میں ایک شرط پیرنھی تھی کہ قسطنطنیہ کا بڑا کتب خانہاس کے حوالہ کردیا جائے <sup>ہے</sup>

اس طرح فلسفہ کے بیش بہا جواہراس کے ہاتھ آئے اوراس نے حنین بن اسحاق، ثابت بن قرہ، حمیش بن حسن وغیرہ فضلا کو کتبِ فلسفہ کے ترجمہ کی خدمت سپر دکی۔ حنین ایک عیسائی تھا، جس نے ترجمہ میں کافی شہرت حاصل کی تھی۔ ثابت صبائی تھا، اس نے ترجمہ میں اس قدر شہرت حاصل کی تھی کہ اس کوراُس المترجمین کہتے تھے۔ حبیش ، حنین کا شاگرد اوراس کا بھانجا تھا۔ ع

جب بیرتراجم تیار ہوگئے تو ہامون نے لوگوں کو اس کے پڑھنے کی ترغیب دی اور آزادانہ بحث ومباحثہ کی اجازت بھی دی، اس لیے ہر کس و ناکس نے ان کو پڑھنا شروع کیا اور جولوگ اس کوہضم نہ کرسکے وہ گراہی کے دلدل میں تھنتے چلے گئے، معتز لہ سب سے زیادہ اس فتنہ کے شکار ہوئے۔ جب مسلمان علما نے بیصورتِ حال دیکھی تو انہوں نے زور شور سے فلسفیانہ مسائل کی تر دید شروع کی ، اسی طبقہ کو شکلمین کہتے ہیں۔اور جس فن کو

انہوں نے فلسفہ کے مقابلہ میں مدون کیا اس کوعلم کلام کہتے ہیں۔ اس طرح علم کلام کی بیشتر کتابیں فلسفیانہ مباحث سے اُٹ گئیں۔ قاضی عضد الدین ایجی کی ''مواقف''،سید شریف جرجانی کی ''شرح مواقف''،حسن چلی اور فناری کے ''حواثی علی شرح المواقف''، تفتازانی کی ''مقاصد'' اور''شرح مقاصد'' علم کلام کی بنیادی کتابیں تصور کی جاتی ہیں۔ ان کتابوں کوکوئی طالب منطق و فلسفہ کی پختہ استعداد کے بغیر سمجھ ہی نہیں سکتا۔ ''شرح عقا کد سفی'' تفتازانی کی متوسط درجہ کی دری کتاب ہے، اس کو پڑھنے والے طلبہ جانے ہیں کہ ان کوقدم قدم پر فلسفیانہ نظریات واصطلاحات سے سابقہ پڑتا ہے اور جوطلبہ ان اصطلاحات سے نابلد ہوتے ہیں وہ استاذ کا منہ تکتے رہ جاتے ہیں۔ اس لیے ضروری ہے کہ طلبہ عزیز پوری توجہ سے فلسفہ کی تعلیم حاصل کریں، تا کہ وہ علم کلام کی کتابوں کو کما حقہ سمجھ سکیں۔

تیسری وجہ: فلسفۂ یونان کی عِلَّات سے قطع نظر کر کے اس میں بہت می مفید باتیں بھی ہیں۔ اس میں انسان کے تمام احوال سے بحث کی گئی ہے۔ اس کی ابحاث تمام کا مُناتی مسائل کا احاطہ کرتی ہیں، اس میں طبیعیات، عضریات، فلکیات، اللہیات، معاش ومعاد کے مسائل، اعمالِ حسنہ اور سیئہ اور اخلاقِ فاضلہ اور فاسدہ سبھی سے بحث کی گئی ہے۔ اس میں جہاں بعض باتیں قابلِ ترک ہیں وہیں بہت ہی باتیں قابلِ اخذ بھی ہیں اور حدیث شریف میں ہے کہ دانش مندی کی بات مؤمن کا گم شدہ جانور ہے، جہاں بھی ملے وہ اس کا زیادہ حق دار ہے۔ ا

غرض بینصور سیجے نہیں ہے کہ فلسفہ بیکار چیز ہے،اس میں النہیات کا استثنا کرکے کار آمد با تیں بھی ہیں اور پینخ سعدی دالنئے کی نصیحت ہے کہ آ دمی کو کار آمد بات جہاں بھی ملے لے لینی چاہیے،اگر چہ وہ دیوار پر ککھی ہوئی ملے

#### مرد باید که گیرد اندر گوش در نَدِشُت ست پند بر دیوار

چوقی وجہ: اورخاص طور پر''میبذی''شرح'''ہدایت الحکمت''پڑھانے کا مقصدیہ ہے کہ طالب علم کو یہ سکھایا جائے کہ سی بھی باطل نظریہ کو کس طرح رد کیا جاتا ہے۔علامہ حسین بن معین الدین میبذی رالئے فلاسفہ کے دلائل کو تار تار کر دیتے ہیں اور جہاں موقع پاتے ہیں جملہ کرنے سے بھی نہیں چو کتے۔ ہمیں یہ نکتہ حضرت الاستاذ علامہ صدیق احمد صاحب جموی والٹنے گا استاذ مدرسہ مظاہر العلوم نے سمجھایا تھا۔ میبذی کا طریقہ یہ ہے کہ وہ اعتراض کر کے بحث تشنہ چھوڑ کر آگے چل دیتا ہے، جواب نہیں دیتا، اور طلبہ اور حاشیہ نگاروں کا مزاح ہیہ ہم بھی حضرت الاستاذ سے دریافت مزاح ہیہ ہم بھی حضرت الاستاذ سے دریافت کرتے تھے کہ اس اعتراض کا جواب چاہیے۔ چنانچہ ہم بھی حضرت الاستاذ سے دریافت کرتے تھے کہ اس اعتراض کا کیا جواب جہ بنیادی اعتراض باتی رہنے چاہئیں، تا کہ فلفہ کو اس باقی رہنے چاہئیں، تا کہ فلفہ کو بیان باطل ہوجائے اور فلفہ کو بواب دیتے ہیں ہم اس کو توڑنے کی کوشش کرتے تا کہ اعتراض مضبوط ہوجائے اور فلفہ کو بیان اپنی ماں کوروئے۔

غرض 'میبذی' میں جور بہرسل (Rehearsal) کی جاتی ہے اس سے بیشعور ماتا ہے کہ باطل نظریات کی تر دید کا بیطریقہ ہے، اور اب میبذی پڑھنے سے جو بید فائدہ حاصل نہیں ہوتا تو اس کی وجہ بیہ ہے کہ پہلے' میبذی' فن سمجھ کر پڑھی جاتی تھی، پہلے'' ہدیہ سعیدیہ' یا 'نہدایت الحکمت' ضرور پڑھائی جاتی تھی، پڑھنے والے طلبہ ذبین اور فن کے شائق ہوتے تھے، کیول کہ وہ درسِ نظامی کا لازمی جزونہیں ہوتے تھے، چیدہ طلبہ ہی بیہ کتاب پڑھتے تھے، کیول کہ وہ درسِ نظامی کا لازمی جزونہیں تھی۔ اور سب سے بڑی بات بیہ ہے کہ استاذ ماہر فن ہوتے تھے گر اب درجہ بندی کے نتیجہ میں اس فن کی صرف ایک کتاب ''میبذی'' رہ گئی ہے اور اسے بھی طالبِ علم فن

سے بالکل ناواقف ہونے کی حالت میں شروع کرتا ہے اور درجہ میں لازم ہونے کی وجہ سے ہرطالبِ علم کو پڑھنی پڑتی ہے، جب کہ ہرایک میں اس فن کو سجھنے کی صلاحیت نہیں ہوتی ،اوراسا تذہ میں بھی وہ پہلے والی بات نہیں رہی ،اس لیے فلسفہ باطل کی تر دید کے گر جاننے کا مقصد فوت ہوگیا، بلکہ اب تو کتاب کا سمجھنا ہی ایک مسئلہ بن گیا۔

موجوده صورتِ حال میں مداریِ عربیہ کے ذمہ داروں نے اپنے ایک اجلاس میں اس امر برغور کیا کہ طلبہ ''میبذی'' کی بید دشواری کیسے حل کی جائے؟ انہوں نے طے کیا کہ ایک مختصر رسالہ لکھا جائے جونن کی اصطلاحات برمشمل ہوا وراسے''میبذی'' سے پہلے بڑھایا جائے، تا کہ طلبہ اصطلاحات سمجھ کر''میبذی'' پڑھیں اور آسانی سے اس کو سمجھ لیں۔ دارالعلوم دیوبند کی مجلس شوری نے بھی اس تجویز کو منظور کیا اور مجلس تعلیمی اور دارالعلوم دیوبند کے مخلص مہتم حضرت مولانا مرغوب الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم نے ترتیب رسالہ کی ذمہ داری اس بھی میرز پر ڈالی، میں اگر چہاس فن میں ماہرانہ بصیرت نہیں رکھتا، مگر اللہ کے بھروسے پرکام شروع کیا، بزرگوں کا حسن طن بار آور ہوا اور'' مبادی الفلف'' مگر اللہ کے بھروسے پرکام شروع کیا، بزرگوں کا حسن طن بار آور ہوا اور'' مبادی الفلف'' نامی رسالہ عربی میں مرتب ہو کر جھپ گیا، ان شاء اللہ آئندہ سال سے اس کی تدریس نشروع ہوگی۔

گرمبادی الفلفه میں تمام ضروری مضامین نہیں لیے جاسکے، اس کی تنگ دامنی مانع بنی،
کیوں کہ تھم یہ تھا کہ رسالہ میں صرف اتنا ہی مواد ہونا چاہیے جے ایک ماہ میں پڑھایا
جاسکے۔اس لیے عربی رسالہ لکھتے وقت بار باریہ خیال دل میں آتا تھا کہ اس سے فارغ
ہوکراردو میں بھی ایک رسالہ لکھوں جو''مبادی الفلفہ'' کی شرح بھی ہواور جو باتیں باقی
رہ گئی ہیں ان کو بھی اس میں شامل کرلیا جائے اور اس میں ایسا مواد جمع کیا جائے جو
دمیبندی'' کے طلبہ کے لیے زیادہ سے زیادہ کار آمد ہو۔ چنا نچہ اللہ پاک کی توفیق سے یہ
رسالہ تیار ہوگیا اور اس کا نام معین الفلفہ رکھا گیا۔ اس رسالہ میں میں نے ان تین
کتابوں کے علاوہ جن کا ''مبادی الفلفہ' میں تذکرہ کیا گیا ہے درج ذیل کتابوں سے

- تھر پور استفادہ کیا ہے۔اللہ تعالیٰ ان کے مصنّفین کوآخرت میں درجاتِ عالیہ اور امت کی طرف سے بہترین صلہ عطافر مائیں۔آمین
- ا۔ ''اصطلاحاتِ فلسفهُ' (ایک قلمی مسوده) از جناب مولانا نعمت الله صاحب اعظمی ، استاذِ حدیث دارالعلوم دیوبند۔
- ۲ ، «معین الحکمت'' از حضرت مولا نامحمود حسن اجمیری را للنُهُ ، سابق شخ الحدیث جامعه حسینیه را ندیر ، سورت
- ۳ "أحسن الكلام فيما يعم الأجسام" ازعلامه محمد احمد باشى بهارى، خلف الرشيد
   حضرت مولانا بركات احمد بهارى تُونكى رَالشُهُهَا۔
- ۴۔ ''رموزِ حکمت'' از حکیم محمد شریف صاحب مصطفلٰ آبادی دہلائے، سابق صدر مدرس مدرسہ مصباح العلوم اله آباد، یو بی ۔
- ۵۔ ''رموزِ فطرت'' از جناب مولوی محمد مهدی صاحب، اسٹینٹ مهتم وفتر تاریخ، ریاست بھویال۔
- اس رسالہ میں میں نے ''میبذی'' کو بنیاد بنایا ہے اور اس کے بہت سے ضروری مضامین حل کیے ہیں، البتہ کہیں کہیں اس کی ترتیب ملحوظ نہیں رکھی۔اسی طرح ''مبادی الفلسف'' کی ترتیب بھی ایک دوجگہ بدل گئ ہے۔طلبہ عزیز سے التماس ہے کہ وہ فہرست ِمضامین سے کام لیں اور وہ جگہیں معلوم کرلیں۔
- آخر میں دست بدعا ہوں کہ اللہ تعالی اس حقیر محنت کو قبول فرما ئیں اور طلبہ عزیز کو اس سے فیض یاب فرما ئیں۔ آمین!

سعیداحمد عفا الله عنه پالن بوری خادم دارالعلوم دیوبند ۱۸ربیج الثانی ۱۸۱۸

### بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

## آغاز كتاب

فلسفہ یونانی (Greek) زبان کا لفظ ہے، اس کے معنی ہیں:علم و حکمت۔ یہ ''فیلا'' اور ''سوفا'' سے بنا ہے۔فیلا کے معنی ہیں: ترجیح دینا،فضیلت دینا،محبّت کرنا، اورسوفا کے معنی ہیں:علم اور دانش مندی کی باتیں۔

شروع میں بید لفظ مفید اور حقیقی علم کے معنی میں مستعمل تھا، پھر علم الہی یعنی علم وحی کے مقابل استعمال ہونے لگا، یعنی غور وفکر کے ذریعہ چیزوں کی حقیقت تک پہنچنا، اوراب بیہ لفظ متعدد معانی میں استعمال کیا جاتا ہے، جو درج ذیل ہیں:

ا \_ كى شخص يا جماعت كاعقيده اورنقطهُ نظر (ISM) جيسے ڈاروين كا فلسفه، اسٹالين كا فلسفه ـ

۲ کسی چیز کی حقیقت جاننے کے لیے منطقی انداز میں گفتگو کرنا۔

٣ \_ كسى بھى فن كومنظم شكل ميں اورعقلی انداز میں پیش كرنا \_

۴ \_منطق ، اَ خلاق ، جمالیات ( حسن شناسی ) اور ماورائے طبیعت علوم کوبھی فلسفہ کہا جاتا ہے۔

۵ منقولات کی وجوہ عقلیہ بیان کرنے کو بھی فلسفہ کہا جاتا ہے۔ شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی رمالٹنے کو 'حکیم الاسلام''اسی معنی میں کہا جاتا ہے۔

غرض اب لفظ' فلفہ' حکمتِ بینان ہی کے لیے خاص نہیں رہا، البتہ جب مطلق بولا جاتا ہے تو حکمتِ بونان ہی مراد ہوتی ہے۔

فلاسفی (Philosophy) انگریزی لفظ ہے اور فلسفہ کے معنی میں ہے۔

آغاز کتاب سوا فلسفی، فیلسوف، فلاسفر (Philosopher) فلسفہ سے بین، جن کے معنی ہیں:علم و حکمت کو دوست رکھنے والا ،علوم عقلی میں دلچیسی لینے والا ، دانش مندی کی باتوں کا دلدادہ

فائدہ: فیلسوف کا لفظ سب سے پہلے سقراط نے اپنی ذات کے لیے استعال کیا تھا۔ یہ تحکیم حضرت عیسیٰ علیکیا ہے تقریباً چارسوسال پہلے گذراہے۔اس کا زمانہ ۳۹۹–۲۹۹ قبل مسے ہے۔اس نے بیالقب فرقہ سوفسطائیہ سے امتیاز کے لیے اختیار کیا تھا۔

سفسطہ اور فِرَق سونسطائیہ: سونسطائیہ حکمائے بونان کی ایک جماعت گذری ہے، جولوگوں كوفصاحت وبلاغت كى تعليم ديتى تقى اورموجودات كى حقيقتوں تك رسائى كو ناممكن تصور كرتى تقى \_ جُوْر جِيَاس (٣٨٠ - ٣٨٥ قبل مسيح) اس جماعت ميں بہت زيادہ شہرت كا

سفسطہ کے معنیٰ ملمع کی ہوئی حکمت، لعنی جس کا دکھاوا کچھ ہو اور حقیقت کچھ۔ بہ لفظ '' سُوفا'' بمعنی علم و حکمت اور'' اسطا'' بمعنی دهوکه دبی سے بنا ہے۔سفسطہ کو حکمت ِ باطلبہ اور حکمت ِ زا نُغه بھی کہہ سکتے ہیں۔علاوہ ازیں سفسطہ کے دومعنی اور بھی ہیں:

ا ۔ گفتگواوراستدلال میں مخاطب کوجھانسا دینا۔

۲۔ وہمی مقد مات سے بنا ہوا قیاس،جس سے مقصد مخاطب کفلطی میں ڈالنا اور خاموش

سوفسطائی (Sophistic / Sophist) وہ خص ہے جو حقائقِ ثابتہ تک رسائی کو ناممکن کہتا هو ـ سوفسطائيه کې مشهور جماعتين تين بين:

ا۔عنادیہ: وہ فرقہ ہے جوسرے سے حقائقِ اَشیا کا منکر ہے۔ ان کے خیال میں تمام موجوداتِ خارجينَقش برآ ب كى طرح اوہام وخيالات ہيں،نفسُ الامر ميں ان كى حقيقت

کی کھی نہیں۔ ''عناد'' مصدر ہے جسکے لغوی معنی ہیں: ضد کرنا اور ہٹ دھری سے کام لینا۔ ۲۔ عندیہ: وہ فرقہ ہے جو حقائقِ اَشیا کو اعتقاد کے تابع مانتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اگر کسی چیز کو جو ہر مان لیا جائے تو وہ جو ہر ہے، عرض مان لیا جائے تو عرض ہے، قدیم مان لیا جائے تو قدیم ہے اور حادث مان لیا جائے تو حادث ہے۔ اس فرقہ کا نام غالبًا عندی کندا (میرے خیال میں ایسا) سے بنا ہے، اور مرکب میں نسبت پہلے جزوکی طرف کی جاتی میں ایسا کا ورمعدی۔

دونوں فرقوں میں فرق یہ ہے کہ عنادیہ تو سرے سے حقائقِ اشیا کے منکر ہیں۔ان کے نزدیک حقائقِ اشیا نے منکر ہیں۔ان کے نزدیک حقائقِ اشیانہ تو نفش الامری شروت تو نہیں مانتے ہیں۔ شہوت تو نہیں مانتے مگر حسبِ اعتقادِ معتقد ثبوت مانتے ہیں۔

۳- لا أدرية: وه فرقه ہے جونہ حقائقِ اشياكے ثبوت كوجانتا ہے نہ لاثبوت كو ۔ ان كو ہر چيز ميں شك ہے، يہاں تك كه شك ميں بھى شك ہے۔ وہ ہر سوال كے جواب ميں لا أدرى (ميں نہيں جانتا) كہتے ہيں۔ اس ليے ان كا نام' لا أدرية' ہے، ان كا دوسرا نام' شاكه' بھى ہے۔ ا

یونان اور روم: دونوں جزیرہ نما ہیں یکے یونان کامحل وقوع ۲۰-۲۵ درجہ مشرقی طولِ بلد اور ۲۰-۲۵ درجہ مشرقی طولِ بلد اور ۲۰-۱۵ درجہ مشرقی طولِ بلد اور ۴۰-۱۵ درجہ مشرقی طولِ بلد اور ۴۰-۲۵ درجہ مشرقی طولِ بلد اور ۴۰-۲۵ درجہ شالی عرضِ بلد ہے۔ یونان کے مشرق میں بحرِ ایجہ ہے اور بحرِ ایجہ کے مشرقی ساحل پرٹرکی ہے۔ یونان کے شال مشرق میں بلغاریہ، شال مغرب میں البانیہ اور پہج ساحل پرٹرکی ہے۔ یونان کے شال مشرق میں بلغاریہ، شال مغرب میں البانیہ اور پہج میں یو گوسلاویہ ہے، جنوب کی طرف بحرِ متوسط (Mediterranean Sea) ہے اور

له دستورالعلماء: ج۲،ص ۱۸۹۷ وج۳،ص ۱۸۹

تے جزیرہ نما:خشکی کاوہ قطعہ جس کے تین طرف پانی اور چوتھی طرف خشکی ہے ملی ہوئی ہو۔

مغرب کی طرف بح ایونی (Adriatic Sea) ہے، اس سمندر کے مغربی ساحل پر اٹلی (Italy) ہے، یہی روم ہے، اس کا دارُ السلطنت روما ہے، جو جزیرہ نما کے مغربی ساحل پر واقع ہے اور یونان کا دارُ السلطنت انتھننر (Athens) ہے جس کا عربی تلفظ أَثِینَا ہے۔ یہ دونوں جزیرے قدیم زمانہ میں علم و حکمت اور فلسفہ کے گہوارے تھے اور دونوں جزیروں (بلکہ ان کے ساتھ ملحق چھوٹے چھوٹے جزیروں) کے حکما کو حکمائے یونان بھی کہتے تھے اور حکمائے روم بھی۔

یونان کی وجہ سمیہ: یوناہ (Jonah) بائبلی زبان میں یونس کا تلفظ ہے، حضرت یونس علیہ کو مجھلی کے نگلنے کا اور پھر تین دن بعد ساحل پرا گل دینے کا واقعہ بائبل میں یوناہ نبی کے نام سے ذکر کیا گیا ہے۔ حضرت یونس علیہ کھا اہل بنیوی کی طرف مبعوث کیے گئے تھے اور بنیوی عراق میں تھا، اب اس کا وجود نہیں ہے۔ پس ممکن ہے کہ حضرت یونس علیہ کلا سرز مین یونان کے باشندے ہوں اور اہل بنیوی کی طرف مبعوث فرمائے گئے ہوں اور یہ جزیرہ نما آپ ہی کے نام یا تی سے موسوم ہو، اور یہ بھی ممکن ہے کہ آپ کے تبدین اس جزیرہ نما میں فروکش ہوئے ہوں اور انہوں نے تبرکا آپ کے نام پر اس جزیرہ کا نام رکھا ہو، واللہ اعلم بالصواب!

#### یونان کے چندمشہور فلاسفہ

ا۔ فیٹاغورث: زمانہ تقریباً ۳۹۹ - ۵۸۲ قبل مسے، یہ کیم ''سامیا'' کا باشندہ تھا اور موسوعہ عربیہ موسعہ کے بیان کے مطابق آ واگون (تناسخ ارواح) کا قائل تھا۔ اور شہرستانی کا بیان یہ ہے کہ یہ کیم حضرت سلیمان علائے لگا کے زمانہ میں تھا اور خود معدنِ نبوت سے حکمت حاصل کی تھی، فلاسفہ کے نزدیک اس کا بڑا مقام ہے وہ اس کو مضبوط رائے اور سنجیدہ ذہن والا قرار دیتے تھے۔

۲۔ سقراط: زمانہ ۳۹۹ – ۲۹ ہقبل مسیح، انتھنٹر کا باشندہ اور فیٹا غورث کا شاگر دتھا اور فلسفہ
کی اقسام میں سے اللہیات اور اخلا قیات سے بحث کرتا تھا، اور زیادہ تر ریاضت میں
مشغول رہتا تھا اور زاہدانہ زندگی گذارتا تھا، ستر سال کی عمر میں اس پر بیالزام لگایا گیا کہ
وہ یونانی خداؤں کونہیں مانتا اور نئے خداؤں کی طرف دعوت دیتا ہے اور جوانوں کے
ذہمن بگاڑتا ہے۔ چنانچے نئے نے اس کو ہلاک کرنے کا فیصلہ دیا اور اس زمانہ کے دستور کے
مطابق سقراط کوزہر ہلاہل کا بیالہ پلایا گیا، جس سے اس کا انتقال ہوگیا۔

۳-افلاطون: اسی کوافلاطون اللی (الله والا افلاطون) بھی کہتے ہیں۔ اس کا زمانہ تقریباً

۳-افلاطون: اسی کوافلاطون اللہ والا افلاطون) بھی کہتے ہیں۔ اس کا زمانہ تقریباً کہ ۳۲۷ – ۳۲۷ قبل مسیح ہے، ایتھنز کا باشندہ اور سقراط کا شاگر دھا اور بیاساطین متقد مین کی آخری کڑی سمجھا جاتا ہے۔ افلاطون نے ایتھنز میں ایک اکبرٹری قائم کی تھی جس میں وہ ریاضت اور فلسفہ کی تعلیم آخر دم تک دیتا رہا۔ اکا ڈیمی [اکا دمی/ اکبرٹری] یونانی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی ہیں: بیٹ انحکمت۔ افلاطون نے بچپاس سال تک اس بیٹ انحکمت میں حکمت کی تعلیم دی ہے۔ بعض حضرات کا خیال ہے کہ 'اکا ڈیمیا'' نواح ایتھنز میں میں حکمت کی تعلیم دی ہے۔ بعض حضرات کا خیال ہے کہ 'اکا ڈیمیا'' نواح ایتھنز میں ایک مقام کا نام تھا جہاں سقراط اور اس کے بعد اس کا شاگر د افلاطون درس دیا کرتے تھے، بعد میں اکا ڈیمی کے معنی فلسفہ اشراقیہ کی درس گاہ کے ہوگئے۔ افلاطون کے مرنے کے بعد جب اس کے فلسفہ میں تر میمات شروع ہوئیں جس کی وجہ سے فلسفہ اشراقیہ کی تین شاخیں بنیں تو وہ قدیم اکا ڈیمی، وسیط اکا ڈیمی اور جدید اکا ڈیمی کہلا ئیں۔ قدیم اکا ڈیمی سے مراد خالص اور اشراقی عقائد کا مسلک ہے۔

۷۔ دی مُقراطیس: بینان کامشہور حکیم ہے، زمانہ تقریباً ۲۷۰۰ – ۲۷۰ قبل مسے ہے۔ اس حکیم کا نظریہ بیتھا کہ اجسام عضریہ ایسے چھوٹے چھوٹے ذرّات سے مرکب ہیں جن کی ماہیت ایک ہے، البتہ ان کا وزن مختلف ہے، کوئی ہلکا ہے، کوئی بھاری۔ اسی طرح ان کی شکلیں بھی مختلف ہیں۔ یہ ذرّے حواسِ ظاہرہ سے محسوس نہیں کیے جاسکتے، نہ ان کوکسی طرح تقسیم کیا جاسکتا ہے، نہ وہ نابود ہوسکتے ہیں اور وہ ہمیشہ متحرک رہتے ہیں اور ایک دوسرے سے چیکی رہتے ہیں، اور ان کے مجموعہ سے اجسام کی ہیئت گذائی وجود میں آتی ہے۔ یہی ذرّات اجزائے لاتجزی ہیں جن کے متکلمین قائل ہیں، البتہ متکلمین کے نزدیک بیدا جزافنا پذیر ہیں۔ اس حکیم کا نظریہ مذہب ذَرِّی اور فلسفہ ذَرِّی کہلاتا ہے، انگریزی میں اس کوڈیمو قریطوی (Democritean) کہتے ہیں۔

۵۔ بقراط:علم طب کا واضع ہے، یونان کے جزیرہ کوس میں پیدا ہوا تھا۔اس کا زمانہ تقریباً ۲۰ ہم قبل مسیح ہے۔

۲۔ ارسطو: اس کو اُرَسطاطالیس بھی کہتے ہیں۔ اس کا لقب معلّم اوّل ہے، کیوں کہ اس نے حکمائے متقد مین کے کلام سے مستبط کر کے علم منطق مرتب کیا ہے۔ اس کا زمانہ ۲۲ سام ۳۲۳ قبل مسیح ہے۔ ارسطو حکمت بونان کا خاتم ہے، افلاطون کا شاگر داور سکندرِ اعظم کا استاذ ہے۔ اس کا جانشین ٹاؤ فراسطوس (۲۸۲ - ۲۷۲ قبل مسیح) ہے، جس کی محنت سے مشّائید کی حکمت کوفر وغ ملا، بیارسطو کا بھتیجا تھا۔

### حارمكا تب ِفكر

ا۔ مشّائیہ: فلسفۂ یونان کے ایک مکتبِ فکر کا نام ہے۔ جس کا بانی ارسطو اور اس کا جانشین ٹاؤفراسطوس ہے۔ اس مکتبِ فکر کی خصوصیّت یہ ہے کہ وہ غور وفکر اور استدلال و براہین پراعتاد کرتے ہیں، یعنی مسائلِ عقلیہ کو دلائل سے ثابت کرتے ہیں۔ اور یہ نام ارسطو کے طریقۂ تعلیم کی طرف مثیر ہے۔ ارسطوا پیھنز کے اسٹیڈیم (Stadium) میں چلتے چلتے لکچر دیا کرتا تھا۔ مسلمان فلاسفہ مثلاً فارا بی اور ابنِ سینا نے اسی مکتبِ فکر کی ہے۔ <sup>ل</sup>

لے شہرستانی نے اٹھارہ مسلمان فلاسفہ کے نام لکھے ہیں، جنہوں نے مشّائید کی پیروی کی ہے۔ دیکھیے انملل وانحل: رج ۲ میں ۱۹۵۸

فارانی ابونصر محمد (۲۲۰ھ-۳۳۹ھ) مسلمان فلاسفہ کا بادشاہ اور یونانی فلسفہ کے مترجمین کا سرخیل ہے، اس کا لقب معلّم ٹانی ہے، کیول کہ اس نے ارسطوکی کتبِ منطقیہ کی شرح کی ہے۔ تقریباً سوکتابوں کا مصنّف ہے۔ فاراب کی طرف نسبت ہے جو ترکستان کا ایک شہر ہے۔

ابن سینا رئیس ابوعلی حسین بن عبدالله (۱۳۷۰ه- ۱۳۷۸ه) مسلمان فلسفیول کا چودهری هری هری هری هری هری هری هری اور میل اور میران میں وفات ہوئی ہے، یہ بھی تقریباً سو کتابول کا مصنّف ہے، چندمشہور کتابیں یہ ہیں:

ا فن ِطب ميں:القانون ٢\_ فلسفه ميں:الشفاء ٣\_علوم عقليه ميں:الاشارات\_

۲-اشراقیہ: فلسفہ بینان کا ایک متب فکر ہے۔اس کا بانی افلاطون ہے یہ اس مکتب فکر کی خصوصیّت یہ ہے کہ وہ لوگ مسائلِ عقلیہ حل کرنے میں بھی باطن کی صفائی اور اشراق نوری پراعتاد کرتے ہیں، اوراسی کی طرف اشارہ کرنے کے لیے ان کا نام اشراقیہ تجویز کیا گیا ہے۔مسلمانوں میں سے شیخ مقتول شہاب الدین سہروردی نے اس مکتب فکر کی ہے۔ پیروی کی ہے۔

شیخ مقول: شہاب الدین سہرور دی (۵۴۹ھ - ۵۸۷ھ) مشہورا شراقی فلسفی ہے۔ آخر میں عقید هٔ اسلام پر برقرار نه رہنے کا اس پرالزام عائد کیا گیا اور علائے وقت نے بر بنائے ارتدا قتل کا فتوی دیا، چنانچہ اس کوتل کر دیا گیا۔

اس حکیم کی چند تقنیفات به ہیں:

ا ـ حكمة الاشراق ٦ ـ بهياكل النور ٣ ـ رسالة في اعتقادالحكماء

کہ ایک قول میربھی ہے کہ افلاطون مشّائیہ کا بانی ہے، اس حکیم کے پڑھانے کا طریقہ بیتھا کہ چہل قدمی کرتے ہوئے پڑھا تا تھا۔ اس لیے اس کے تلانمہ ارسطو وغیرہ مشّائیہ کے لقب سے مشہور ہوئے ، اور رواقیہ کا بانی حکیم زیتون تھا، چوں کہ وہ چھتہ کے بیٹچے بیٹھ کرتعلیم دیتا تھا، اس لیے رواقیہ کے نام سے مشہور ہوا۔

اس حکیم کے ہم عصر ایک بڑے بزرگ ابوحفص عمر بن محمد سبروردی شافعی صاحب ''عوارف المعارف'' بھی تھے ان سے امتیاز کرنے کے لیے لوگ اس حکیم کو شخ مقتول کہنے لگے۔سہرورد ایران میں ایک مقام تھا، جواب نہیں ہے۔

س متکلمین: وہ علمائے اسلام ہیں جوعلم کلام میں بلند پایہ اور مہارت تامہ رکھتے ہیں، جیسے امام غزالی اور امام رازی رِالسُّنُهَا، مسائلِ نظریہ میں ان کا بحث کا انداز وہی ہے جو حکمائے مشائیہ کا ہے، یعنی یہ حضرات بھی غور وفکر اور استدلال و بر ہان پر اعتماد کرتے ہیں۔
نوٹ: متکلمین سے مراد عام ہے، خواہ وہ اہلِ حق ہوں یعنی اشاعرہ، ماتریدیہ اور سلفیہ (غیر مقلّدین نہیں) یا گمراہ فرقوں سے ان کا تعلّق ہوجیسے معتز لہ، خوارج، شیعہ وغیرہ۔

امام غزالی: جیّة الاسلام ابو حامد محمد بن محمد غزالی طوّی رالنیُد (۴۵۰ ه - ۵۰۵ ه) مشهور بزرگ اور بؤی فلسفی بین ۔ تقریباً دوسو کتابوں کے مصنّف بین ۔ آپ کی شہره آفاق کتاب ''احیاءعلوم الدین' ہے۔ غَرَّالی''زا'' کی تشدید کے ساتھ بھی بولا جاتا ہے اور تخفیف کے ساتھ بھی، پہلی صورت میں غَدزُل (سوت کا تنے) کی طرف نسبت ہے، غَدزَال بہت سوت کا تنے والا۔ اور دوسری صورت میں غَدزَالَة کی طرف نسبت ہے جو علاقہ طوس کا ایک گاؤں ہے۔ طوس ایران میں ہے۔ ا

امام رازی: علامہ فخر الدین محمد بن عمر رازی رائٹئے (۱۰۲ه-۲۰۲ه) مشہور مفتر اور عقلیات، نقلیات اور گذشتہ لوگوں کے علوم میں ایگانۂ روز گار تھے۔تفسیرِ کبیر اور بہت ہی کتابوں کے مصنّف ہیں۔ رَیْ کی طرف نسبت ہے۔ جو ایران میں تہران کے جنوب میں ایک قدیم شہر ہے۔

۳ \_ صوفیہ: ریاضت ومجاہدہ کرنے والے مسلمان ہیں، جیسے شخ اکبر چلنے ۔ یہ حضرات حلّ

ہ ماکل میں اشراقیہ کا انداز اختیار کرتے تھے، یعنی باطن کی صفائی اور دل کی نورانیت سے ماکل میں اشراقیہ کا انداز اختیار کرتے تھے، یعنی باطن کی صفائی اور دل کی نورانیت سے مائل عقلیہ حل کرتے تھے۔

شیخ اکبر:محمد بن علی محیی الدین کبن عربی طائی اندلسی (۵۲۰ھ – ۸۳۸ھ)مشہور بزرگ اور بہت بڑے فلسفی ہیں۔'' فتو حاتِ مکیہ'' اور'' فصوصُ الحکم'' آپ کی مشہور تصنیفات ہیں۔ فائدہ: بہ بھی کہا گیا ہے کہ حفائق اشیا اور کمالات عملیہ سے بحث کرنے والے جارگروہ ہیں: مشائین، متکلمین، اشراقیین اورصوفیہ۔اس لیے کہ حقائق و اعمال کےعلم حاصل کرنے کا ذریعہ یا تو عقلی استدلال ہوگا یا قلب کی صفائی کے بعد کشف، اور دونوں صورتوں میں وہ کسی آسانی مذہب کے ماننے والے ہوں گے یانہیں، پس:

ا۔ اگر ذریعی علم عقل واستدلال ہواور وہ کسی آسانی مذہب کے ماننے والے نہ ہوں تو اس گروه کو''مشّائین'' کہتے ہیں۔

۲۔ اوراگر ذریعیرعلم عقل واستدلال ہواوروہ آسانی مذہب کے ماننے والے ہوں تو اس گروه کو دمتکلمین ' کہتے ہیں۔

۳۔ اوراگر ذربعیرعلم نورِ باطن اور کشف ہواور وہ کسی آ سانی مٰدہب کے ماننے والے نہ ہوں تو اس گروہ کو''اشراقیین ''کہتے ہیں۔

ہم۔ اوراگر ذریعیۂ علم نورِ باطن اور کشف ہو، اور وہ آسانی مذہب کے ماننے والے ہوں تواس گروه کو''صوفیا'' کہتے ہیں <sup>ہے</sup>

مذکورہ بات بڑی حد تک توضیح ہے مگر سو فیصد صحیح نہیں ہے، کیوں کہ فارانی اور ابن سینا وغیرہ دسیوں فلاسفہ مسلمان ہیں اور آسانی مذہب کے ماننے والے ہیں اور ان کا شار مشّا ئین میں ہے۔اورشیخ مقتول بھی بظاہرمسلمان تھااوراس کا شاراشراقیین میں ہےاور

<sup>۔</sup> کے بیرلفظ جواردو میں ایک یا سے لکھتے ہیں، یعنی'' محی الدین'' وہ غلط ہے، ای طرح'''ان شاءاللہ'' میں ان شرطیہ کو فعل کے ساتھ ملاکر''انشاءاللہ'' کھتے ہیں وہ بھی غلط ہے۔ میں ستورالعلماء: ج ا،ص ۱۳۳

شہر ستانی نے المستأخرون من فلاسفة الإسلام كے عنوان كے تحت الھاره مسلمان فلاسفه كا تذكره كرك لكھا ہے كہ

قد سَلَكُوا كلُّهُم طريقةَ أرسطاطاليسَ في جميع ما ذهب إليه و انْفَرَدَ به، سوى كلماتٍ يسيرة، رُبَّما رَأُوا فيها رأيَ أفلاطونَ والمتقدمين. ك

بیسب حضرات ارسطو کی راہ چلے ہیں اس کی تمام آرا میں اور اس کے تمام تفر دات میں، بجز چند باتوں کے، جن میں ان حضرات نے افلاطون اور متقد مین کی رائے اختیار کی ہے۔

علاوہ ازیں تمام حکمائے یونان کے بارے میں یہ فیصلہ بھی مشکل ہے کہ وہ سب کسی ملّتِ ساوی کے پیروکارنہیں تھے۔ فیثاغورث کے بارے میں شہرستانی نے صراحت کی ہے کہ وہ حضرت سلیمان علیک لاکئے زمانہ میں تھا اور معدنِ نبوت سے اس نے حکمت سکیھی تھی۔ فائدہ: ایک قول بی بھی ہے کہ افلاطون کے تلامٰدہ تین حصوں میں تقسیم ہو گئے تھے:

ا۔اشراقیین : جنہوں نے ریاضت ومجاہدہ کر کے باطن کومجٹی کرلیا تھا اوران کے باطن پر الفاظ واشارہ کے بغیر حکمتِ افلاطونی منعکس ہوتی تھی۔

۲۔ رُ واقبین : جوافلاطون کی مجلس میں حاضر ہو کر رواق (برآ مدہ) میں بیٹھتے تھے اور استاذ کے الفاظ واشارات سے حکمت حاصل کرتے تھے۔

س\_مشّائین: جوافلاطون کے جلومیں چلتے تھے، اور چلتے چلتے حکمت سکھتے تھے۔ ارسطو انہیں لوگوں میں شامل تھائے

فائدہ: حکما کے چارگروہوں میں سے صوفیہ اور اشراقیین گوشدنشین اور تارک الدنیا تھے،

له الملل: جع بس ۱۵۸

یے دستور: ج۲،ص ۲۸۱

اس لیےان کی تعلیم عام تدنِ انسانی اور نظامِ عالم کے لیے موزوں نہ تھی، چنانچے متمدن دنیا میں حکما کی صرف دو ہی جماعتیں رہ گئیں: مشّائین اور شکلمین ۔ یورپ، امریکا اور روس کے حکما اور فلاسفر جماعتِ مشّائیہ سے تعلّق رکھتے ہیں اس لیے کہ وہ عقل اور تجربات کی روشنی میں موجودات کی تحقیقات اور ان کی خصوصیات کے انکشافات میں لگے ہوئے ہیں۔

فائدہ یونانی حکمائے مشائیہ نے حکمت کی تدوین واشاعت میں قابلِ قدرخدمات انجام دی ہیں۔ عروحِ اسلام کے زمانہ میں جب فلسفہ ترجمہ کر کے عربی میں منتقل کیا گیا تو لوگوں نے اس میں چند چیزیں جاذبِ نظر پائیں، مثلاً طرزِ بیان کی ندرت، طریقۂ استدلال کی متانت، تو حید کا دلائلِ عقلیہ سے اثبات اور ذات وصفات پر عقلی موشگافیاں۔ چنانچہ لوگ فلسفۂ یونان کے پڑھنے پڑھانے کی طرف مائل ہوگئے۔ گراس سے اسلام کو جوسب سے بڑا نقصان پہنچاوہ بیتھا کہ کچھ لوگوں نے فلسفۂ یونان کونصوصِ شرعیہ سے بھی زیادہ وقعت دیدی، اور جونصوص فلسفہ کے مخالف نظر آئیں یا تو ان کونظر انداز کر دیا، یا ان کی تاویلیں کرنے گے۔ اس طرح گراہ فرقوں کا ظہور شروع ہوا اور دن به دن بیسلسلہ کی تاویلیں کرنے گے۔ اس طرح گراہ فرقوں کا ظہور شروع ہوا اور دن به دن بیسلسلہ بڑھتا رہا۔

جب علمائے اسلام کواس کا احساس ہوا تو ایک طرف تو انہوں نے حکمائے مشّائیہ کے ان اُصولوں اور نظریات کی تر دید شروع کی جوعقا کیر اسلامیہ کوضرر پہنچانے والے تھے اور دوسری طرف صحیح عقا کیر اسلامیہ کو اس طرح مدوّن کیا کہ جس سے نظریات مشّائیہ کی تر دید بھی ہوجائے۔ چنانچہ اس دور میں علم کلام کی کتابیں علم مناظرہ کی کتابیں بن گئیں۔ ایک طرف حکمائے اسلام لینی متعلمین صف آرابیں اور دوسری جانب حکمائے مشائیہ۔اور ان کے چمچےعقلی ہتھکنڈول سے آج بھی اسلامی عقائد برحملوں میں مصروف ہیں ۔

له مخص ازمعین الحکمت مع اضافه

# حكمت كى تعريف اوراس كى تقسيم

حكمت كى پہلى تعريف: حكمت كى تعريف علامه ميبذى نے بدكى ہے: علمٌ بأحوال أُعيان الموجوداتِ، على ما هي عليه في نفس الأمر، بقدر الطاقة البشرية.

لینی موجوداتِ واقعیہ کے احوالِ واقعیہ کو حسبِ طاقتِ بشری جاننا۔عبارت کا لفظی ترجمہ ہیہے:

> حکمت نام ہےموجودات واقعیہ کے احوال جاننے کا، جس طرح وہ احوال نفس الامرمين بين،انسان كي طاقت بجر\_

أعيسان السموجودات: مركب اضافى ب، مگراصل ميں مركب توصفى بے يعنى موجودات ِعينيه اورامورِ هيقيه واقعيه ، پسمحض موجو دِ ذہنی جيسے معقولاتِ ثانيه اورموجو دِ فرضی اوراختر اعی خارج ہو گئے ، اور موجوداتِ عینیہ درج ذیل چیزیں ہیں:

- ا۔ وہ چیزیں جو حقیقتاً خارج میں موجود ہیں، جیسے ہم، آپ، زید، عمرو، آسمان، زمین، يماڑ وغير ه۔
- ۲۔ وہ چیزیں جوخود تو خارج میں موجود نہیں ہیں، مگر ان کا منشائے انتزاع خارج میں موجود ہے، جیسے فوقیت اور تحستیّت اُمورِ واقعیہ ہیں، کیوں کہ یہ چیزیں اگر چہ بذات خود خارج میں موجو زنہیں ہیں، مگر ان کے مَناشی موجود ہیں۔ فوقیت آسان ہے منتزع ہوتی ہے اور تحستیت زمین ہے، اور وہ دونوں خارج میں موجود ہیں۔
- س۔ علم ہندسہ (Geometry) یعنی اقلیدس میں جن شکلوں سے بحث کی جاتی ہے وہ بھی امورِعینیہ ہیں۔ پیشکلیں''مصباح اللغات'' کےشروع میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

ہ۔ دائر ہے، جن سے علم ہیئت (Astronomy) میں بحث کی جاتی ہے، وہ بھی اُمورِ هیقیہ ہیں۔

۵۔ تمام اعداد ایک سے غیر متناہی حد تک سب امورِ داقعیہ ہیں۔ ان اعداد سے علم الحساب (Arithmetic) میں بحث کی جاتی ہے۔

على ما هي عليه: "ما" موصوله سے مراوصورتِ حال ہے اور "هي" كا مرجع احوال بي اور "هي" كا مرجع احوال بي اور "غليه" كى خمير "ما" كى طرف لوئتى ہے اور "نفش الامر" سے مراد واقع ہے، اور واقع اور نفش الامر) مطلب كسى چيز كا اليا ہونا ہے كه اس پر حكم لگا يا جاسكے كه وه الي ہے، لعنى اسكا وجود فرضِ فارض اور اعتبار معتبر پر موقوف نه ہو، بلكه اگر فرض واعتبار سے قطع نظر كرلى جائے تو بھى وه چيز موجود ہو، اب على ها هي عليه في نفس الأمر كا حاصل ہے: "نفش الامرى احوال" كيول كه فرضى اور غير واقعى احوال جاننا حكمت نہيں ہے۔

ہے۔ ساب کی وضاحت: انسان میں ایک فطری جذبہ یہ ہے کہ وہ موجوداتِ واقعیہ کو اور ان

کے احوال کو جانے ، ان کے اسباب کی کھوج لگائے۔ بچہ کودیکھو جب کوئی نئی چیز اس کے

سامنے آتی ہے تو وہ فوراً اس کی حقیقت دریافت کرتا ہے اور سوال کرتا ہے کہ یہ کیا چیز

ہے؟ اگر اس کی تعلیم و تربیت صحیح طریقہ پر ہوتو رفتہ رفتہ اس کا بیہ جذبہ بحقیق اس حد تک

پہنچ جاتا ہے کہ وہ کا نئات کے نخفی اسرار اور موجودات کے واقعی حالات کا مطالعہ شروع

کر دیتا ہے۔ غرض انسان کے جذبہ کی تسکین اسی وقت ہو تک جب کہ وہ موجودات

کے حقائق اور ان کے احوال پوری طرح جان لے۔ اب آپ عالم ہستی میں غور تیجیے۔

اس میں بے شار موجودات ہیں۔ یہ جواہر، بیا عراض، بیا جسام، بیانسان، بیاس کے دینی اور دنیوی اقوال و افعال، حرکات و سکنات، پھر ہر موجود کے ساتھ کس قدر صفات و حالات لگے ہوئے ہیں۔ حکمت کے لیے ان سب کا جاننا ضروری ہے۔ مگر یہ بات حالات کے مترادف ہے، عمر نوح خرج کر کے بھی کوئی شخض ' حکیم'' کا معزز جوئے شیر لانے کے مترادف ہے، عمر نوح خرج کر کے بھی کوئی شخض ' حکیم'' کا معزز جوئے شیر لانے کے مترادف ہے، عمر نوح خرج کر کے بھی کوئی شخص ' حکیم'' کا معزز

لقب حاصل نہیں کرسکتا۔ علاوہ ازیں انسان طاقت بھر مکلّف بنایا گیا ہے، اس لیے ایک متوسط درجہ کا انسان اپنی پوری کوشش سے جتنے احوال جان سکتا ہے اس کا نام حکمت ہے اوراسی کوعرف عام میں فلسفہ کہتے ہیں۔

حكمت كى دوسرى تعريف: متقدمين فلاسفه نے حكمت كى تعريف بيكى ہے: خووج النفس إلىي كـمالها الممكن في جانبي العلم والعمل.

یعنی انسان کا ہرمکن علمی اورعملی کمال حاصل کرنا۔

خروج النفس سے مراد آ دمی کا کمالات کی طلب میں نکلنا ہے، یعنی اس میں جن کمالات کی صلاحیت ہے ان کو حاصل کرنے کی بھر پورسعی کرنا، کیوں کہ علم، اخلاق اور اعمالِ حسنہ کے بغیر انسان جانور ہے۔ با کمال انسان وہی ہے جوعلمی اور عملی کمالات سے مزین ہو، اور حکیم وہی ہے جومحنت کرکے کمالات حاصل کرلے۔

حکمت کی تیسری تعریف: مولا نافضل حق صاحب خیر آبادی نے ''ہدیہ سعیدیہ' میں حکمت کی تعریف بیر کی ہے:

> الحكمة علم بأحوال الموجودات أعياناً كانت أو معقولات، على ما هي عليه في نفس الأمر، بقدر الطاقة البشرية.

لعنی اعیان کی قیداٹھادی ہے اور موجودات کو عام کردیا ہے خواہ وہ خارجی ہوں یا ڈہنی، باقی تعریف وہی ہے جومیبذی نے کی ہے۔

عكمت كى چۇھى تعريف: حكيم صدراشيرازى نے حكمت كى تعريف يه كى ہے:

لے ملاصدرالدین محمد بن ابراہیم شیرازی (متوفی ۵۹ • اھ) بڑافلسفی اور وحدت الوجود کا قائل تھا، اسکی مشہور کتابیں: اسفار اربعہ اور ہدایت الحکمت ابہری کی شرح ہے، جو''صدرا'' سے معروف ہے، علاوہ ازیں اسرار الآیات، =

صناعة نظرية، يستفاد بها كيفية ما عليه الوجود في نفسه، وما عليه الواجب، من حيث اكتساب النظريات. واقتناء الملكات؛ لتستكمل النفس، وتصير عالمة معقولة، مضاهية للعالم الموجود، فتستعد بذلك للسعادة القصوى، وذلك بحسب الطاقة البشرية.

یعنی حکمت ایک نظری اور عقلی فن ہے، جس کے ذریعہ وجود کے واقعی احوال اور واجب کے احوال معلوم کیے جاتے ہیں، علوم عقلیہ کی تخصیل اور ملکات و کمالات کو جمع کرنے کے اعتبار ہے، تاکہ نفس با کمال ہواور عالم موجود کی طرح وہ ایک عالم معقول بن جائے۔ پس نفس اس کے ذریعہ سعادت ازلی کامستحق ہوجائے، اور بیہ بات طاقت بشریہ کی حد تک ہو۔

حمت كى پانچوي تعريف: خيرآ بادى حضرات نے حكمت كى تعريف اس طرح كى ہے:

الحكمة صناعة نظرية يستفاد بها أحوال الموجودات،
أعيانا كانت أو معقولات، على ما هي عليه في نفس
الأمر، بقدر الطاقة البشرية، حتى يترتب عليه غاية
الحكمة

یعن حکمت ایک نظری اور عقلی فن ہے، اس کے ذریعہ موجودات کے (عام اس سے کہ وہ عینی ہوں یا ذہنی ) احوالِ واقعیہ کو بقدر طاقت بشریہ جانا جاتا ہے، یہاں تک کہ اس جاننے سے حکمت کا مقصد حاصل ہوجائے۔

 نام حکمت نہیں ہے۔ پھر موجودات کو نہ تو مطلق چھوڑ انہ اعیان کے ساتھ مقید کیا، بلکہ تعیم
کی کہ خواہ وہ عینی ہوں یا زہنی، تا کہ منطق اور فلسفہ اولی حکمت میں داخل رہیں، کیوں کہ
فلسفہ اولی تو حکمت کی الی قتم ہے کہ اس میں کسی نے اختلاف کیا ہی نہیں، ہاں منطق
مین بعض لوگوں نے اختلاف کیا ہے، مگر محقق فہ جب کہ منطق حکمت کی قتم ہے۔
شیخ الرئیس نے ''شفا'' میں لکھا ہے کہ علوم حکمت یا اخلاقی علوم ہیں یا سیاسی یا ریاضی یا
طبیعی یا منطقی، اور علوم حکمیہ میں کوئی علم ان سے خارج اور زائد نہیں۔

علامہ اثیرالدین مفضل بن عمر ابہری رالٹئے (متوفی ۲۹۳ھ) نے بھی ہدایت الحکمت میں منطق کولیا ہے اور بعض حکما تو فلسفہ کی تعلیم منطق ہی سے شروع کرتے تھے، کیوں کہ منطق ایک ایسا قانونی آلہ ہے، جس کالحاظ رکھنے سے انسان فکری غلطیوں سے محفوظ رہتا ہے، اس لیے منطق کاتعلّق تمام علوم حکمت سے یکساں ہے۔

اور حکمت کی تعریف میں نسظ ریہ کی قید امورِ بدیہیہ کو نکالنے کے لیے ہے، کیوں کہ بدیہیات کا جاننا حکمت نہیں ہے، عالم بدیہیات کو کون حکیم کہنا ہے؟ اور واقعیۃ کی قید احوال کا ذبہ کو نکالنے کے لیے ہے، کیوں کہ احوالِ کا ذبہ کا جاننا حکمت نہیں ہے۔

اور بقدد الطاقة البشوية: كى قيد كے دو فائدے ہيں: ایک به که انبیائے كرام عَلَيْمُ النِّلَا كے علوم نكل گئے، كيوں كه وہ علوم طاقت بشريه كى حدسے باہر ہيں، وہ وہبى ہيں كسى نہيں ہيں۔اورانبيا كا مرتبہ كيم سے برتر و بلندہے۔

دوسرے بیر کہ بنٹے بَقّال کےعلوم نکل گئے ، کیوں کہ ان کےعلوم طاقت بشریہ کی حد تک نہیں پہنچے ہیں ، بلکہ کم اور بہت کم ہیں۔

اور غایت مرتب ہونے کی قیداس کیے لگائی ہے تا کہ بیاعتراض نہ ہو کہ اگر کسی شخص کی طاقت ِ بشری ہی اتنی ہو کہ مثلاً بیس پچپیں احوال کو جانے تو اس کو بھی حکیم کہنا چاہیے، حالاں کہ اس کو حکیم کوئی نہیں کہتا، اس لیے غایت مرتب ہونے کی قیدلگائی کہ جب کوئی

آغاز کتاب محمت کی غایت مرتب ہوجائے تو اس کو حکیم اور فلسفی کہا شخص استے احوال کو جانے کہ حکمت کی غایت مرتب ہوجائے تو اس کو حکیم اور فلسفی کہا

حكمت كي تقسيم: حكمت كي دوقهمين بين: حكمت عمليه اور حكمت نظرييه

ا ۔ حکمت عملیہ جن موجوداتِ حقیقیہ کو وجود پذیر کرنا ہماری قدرت اور اختیار میں ہے، ان کے داقعی احوال کواس حیثیت سے جاننا کہان پڑممل کرنے سے ہماری دنیا اور آخرت سنور جائے ،حکمت ِعملیہ ہے، جیسے اعمالِ شرعیہ نماز ، روز ہ وغیر ہ اور افعالِ حسنہ اور سدیر کو بہچاننا اور ان برعمل پیرا ہونا۔ اور وجہتسمیہ ظاہر ہے کہ اس حکمت کا مقصدعمل ہے،علم برائے علم مقصود نہیں ہے۔

۲۔ حکمت نظریہ: جن موجودات حقیقیہ کو وجود پذیر کرنا ہماری قدرت اور اختیار سے باہر ہے،ان کے واقعی احوال کو جاننا تا کہ ہماری قوتِ نظریہ کی تکمیل ہوسکے،حکمتِ نظریہ ہے، جیسے آسان، زمین، حیوانات، نباتات، جمادات وغیرہ موجوداتِ خارجیہ کے احوال کو جاننا،اور وجہتسمیہ بیہ ہے کہ اس حکمت کا مقصد قوتِ نظر بیایعنی عقلیہ کی پھیل ہے، لینی بیہ حکمت اس لیے پڑھی جاتی ہے کہانسان کی معلومات پڑھیں۔

تشریج: الله تعالیٰ نے انسان کو دوقو تیں عطا فرمائی ہیں: ایک قوتِ علمیّه (جاننے کی قوت)، دوسری قوت عملیہ ( کام کرنے کی قوت )، ان دونوں قو توں کی پنکیل کے لیے انسان تخصیلِ حکمت کامحتاج ہے۔ دوسری طرف موجودات کی بھی دونشمیں ہیں: ایک وہ جن کو وجود میں لانا ہماری قدرت میں ہے، جیسے ہمارے اچھے برے اعمال اور دنیا کی تمام انسانی مصنوعات، دوسرے وہ جن کو وجود میں لا نا ہماری قدرت اور اختیار ہے باہر ہے، جیسے زمین آسان اور تمام کا ئنات \_ پس جن موجودات کا وجود ہماری قدرت واختیار

میں ہے ان کے حالات سے بحث کرنے کو حکمت عملی کہتے ہیں۔ اور جن کا وجود ہماری قدرت میں نہیں ہے ان کے حالات سے بحث کرنے کو حکمت نظری کہتے ہیں۔
حکمت فظری کی تخصیل سے غرض محض اپنی قوت علمی کی تکمیل ہوتی ہے اور حکمت عملی کی تخصیل ہوتی ہے اور حکمت عملی کی تخصیل ہوتی ہے اور حکمت عملی کی غرض دینی یا دنیوی مفاد کے لیے اس پڑمل کرنا ہوتا ہے، جیسے ہم جغرافیہ میں محتلف ملکوں، پہاڑوں اور دریاؤں وغیرہ کے حالات اس لیے نہیں پڑھتے کہ ہم ان میں کسی قسم کی تبدیلی کریں، یاعلم ہیئت اس لیے نہیں پڑھتے کہ آسانوں کی اشکال وحرکات میں کچھرد و بدل کریں، بلکہ ان کی تحصیل سے ہمارا مقصد محض اپنی معلومات کو بڑھانا اور قوت علمی کو تقویت پہنچانا ہے۔ اور علوم وینیہ قرآن، حدیث، فقہ وغیرہ یا علوم وینویہ جیسے فنون صنعت وحرفت ہم اس غرض سے پڑھتے ہیں کہ پہلے ان کو سمجھیں، پھر دینی اور دنیوی فوائد حاصل کرنے کے لیے ان پڑھل کریں۔ اُ

### حكمت عمليه كي تين قسمين

ا۔ تہذیب اخلاق: وہ حکمت عملی ہے جس سے ذاتی مصلحتوں کو جانا جاتا ہے تا کہ برائیوں سے پاک ہوکرخوبیوں کے ساتھ مزین ہوا جاسکے۔اور بینام اس حکمت کا اس لیے رکھا گیا ہے کہ اس کا مقصد بذریعہ مل مزاج اور طبیعت کو سنوارنا اور خوبیوں کو حاصل کرنا ہے۔

۲۔ تدبیر منزل: وہ حکمت عملی ہے جس سے ان مصلحتوں کو جانا جاتا ہے، جن کا تعلّق ایک گھر میں بسنے والے افرادکی اجتماعی زندگی سے ہوتا ہے، جیسے ماں باپ اور اولاد کے حقوق،میاں بیوی کے حقوق وفرائض اور آقا ونوکر کے معاملات، اور وجیسمیہ ظاہر ہے کہ

#### اس علم ہے گھر کا نظام سنورتا ہے اور تدبیر کے معنی انتظام کرنے کے ہیں۔

۳۔ سیاست مدنیہ: وہ حکمت عملی ہے جس سے ان مصلحتوں کو جانا جاتا ہے جن کا تعلق ایک شہر یا ایک ملک کے باشندوں کی اجتماعی زندگی کو سنوار نے سے ہوتا ہے، جیسے بادشاہ (گورنمنٹ) اور رعیت کے باہمی حقوق و معاملات کا علم، تا کہ دونوں فریق مل جل کر شہری مصالح کی تکمیل کریں۔

سیاست کے لغوی معنی ہیں: انتظام کرنا اور مدنیہ (میم اور دال کے زبر کے ساتھ) مدینہ (شہر) کی طرف نسبت ہے اور مدنیہ (دونوں کے پیش کے ساتھ) مدینہ کی جمع ہے، پس سیاست مدنیہ کا مطلب ہے شہری اور ملکی انتظام، یعنی عدل وانصاف کے ساتھ ملک کا اس طرح انتظام کرنا کہ سب کی معاشی حالت اچھی ہوجائے۔

## حكمت ِنظريه كي تين قسمين

ا علم طبیعی: وہ حکمت نظری ہے جس میں ایسے موجودات واقعیہ کے احوال واقعیہ جانے جاتے ہیں جن کو وجود پذیر کرنا ہماری قدرت سے باہر ہے اور وہ چیزیں دونوں وجودوں میں یعنی وجو دِ خارجی اور وجو دِ ذہنی میں مخصوص مادّہ کی مختاج ہوتی ہیں، جیسے انسان کہ اگر خارج میں پایا جائے تو گوشت پوست اور ہڈیوں کی مخصوص شکل میں ہوگا اور اگر اس کا ذہن میں تصور کیا جائے تو بھی اسی شکل میں ہوگا۔ مادّہ سے الگ کر کے ہم انسان کا تصور نہیں کر سکتے۔ یہی حال تمام اشیائے کونیہ اور مرکباتِ عضریہ کا ہے۔ علم طبیعی کو حکمتِ ملبیعی کو حکمتِ طبیعی اور صرف طبیعیات بھی کہتے ہیں۔

وحیہ تسمیہ:اس حکمت کا نام علم طبیعی اس لیے رکھا گیا ہے کہ اس میں جسم طبیعی کے احوال سے بحث کی جاتی مار ہیں، بحث کی جاتی ہے اور یہ بحث اس حیثیت سے ہوتی ہے کہ اجسام طبیعیہ مارہ پر مشتمل ہیں، صرف ان کے مفہوم عقل سے بحث نہیں ہوتی ۔غرض اس علم میں مارہ کی چیزوں کی طبیعت سے بحث کی جاتی ہے۔ اور طبیعت کے لغوی معنی ہیں: عادت وخصلت، اور اصطلاحی معنی ہیں: "موجوداتِ واقعیہ کے ان ذاتی افعال کا سرچشمہ جوشعور اور ارادہ کے بغیر صادر ہوتے ہیں' یعنی وہ جس صلاحیت سے صادر ہوتے ہیں اس کوطبیعت کہتے ہیں۔
نیز طبیعت سے وہ قوت بھی مراد کی جاتی ہے جو مادّی چیزوں کے اجسام میں سرایت کے ہوئے ہے، جس کے ذریعہ جسم اپنے فطری کمال تک پہنچتا ہے۔

۲- علم ریاضی (Mathematics): وہ حکمتِ نظری ہے جس سے ایسے موجوداتِ واقعیہ کے احوالِ واقعیہ جانے جاتے ہیں، جن کوموجود کرنا ہماری قدرت واختیار میں نہیں ہے اور وہ چیزیں وجود ذہنی میں تو کسی مخصوص مادّہ کی مختاج نہیں ہیں، مگر وجود خارجی میں مخصوص مادّہ کی مختاج ہیں، چیسے کرہ کہ اس کا تصور تو مخصوص مادہ کے بغیر کیا جاسکتا ہے، مگر خارج میں جب بھی وہ پایا جائے گا تو لکڑی، لوہ، تا نے وغیرہ کسی نہ کسی مادّہ کی شکل میں ہوگا۔ یہی حال علم ہندسہ کی اشکال کا اور تمام اعداد کا سمجھو کہ ان کا تصور تو مخصوص مادہ کے بغیر موجود نہیں ہوسکتے۔

وجرِ سمیہ: راض یہ وض روض وریاضة کے معنی ہیں: سدھانا، تربیت دینا جیسے راض السمھ : بچھرے کوسدھایا، تربیت دی۔ چوں کہ اس فن سے ذہن کی تربیت ہوتی ہے، عقل کو جلاملتی ہے، اس لیے اس حکمت کا نام علم ریاضی رکھا گیا ہے۔ حکمائے یونان تعلیم کا آغاز اسی فن سے کرتے تھے، یعنی تشحیذِ اذبان کے لیے پہلے بیفن پڑھایا جاتا تھا، پھر طبیعیات اور اللہیات پڑھائے جاتے تھے۔

علم ریاضی کے دوسرے نام: اس فن کا ایک نام حکمت تعلیمی بھی ہے، بینام دووجہ سے رکھا گیا ہے:

ا۔ تھکماسب سے پہلے اسی فن کی تعلیم دیتے تھے۔

٢- اس فن ميں جسم تعليمي سے بحث كى جاتى ہے (جسم تعليمى كابيان آ گے آرہا ہے)۔

نیز اس فن کا ایک نام العلم الاوسط ( درمیانی علم ) بھی ہے، کیوں کہ بیعلم من وجیہ مادہ کا محتاج ہےاورمن وجہمحتاج نہیں ہے،اس طرح پیلم ایک بین بین علم ہے۔

٣ ـ سلم الهي (الهميات): وه حكمت ِنظري ہے جس سے ایسے موجوداتِ واقعیہ کے احوال جائے جاتے ہیں، جن کو وجود میں لانا ہمارے بس کی بات نہیں، اور وہ دونوں وجودوں میں مادہ کے مختاج نہیں ہوتے ، جیسے اللہ تعالیٰ کہ وہ خارج میں بھی بلامادہ موجود ہیں اور جب ان کا تصور کیا جاتا ہے تو بھی بلا مادہ ہوتا ہے۔اسی طرح عقولِ عشرہ فلاسفہ کے خیال میں دونوں وجودوں میں مادہ کی مختاج نہیں ہیں۔

وجہ سمیہ: اس حکمت کا نام علم البی اس لیے رکھا گیا ہے کہ اس میں جن موجودات سے بحث کی جاتی ہےان میں سب سے اشرف اللہ تعالیٰ ہیں، اس لیے لفظ إله سے الٰہی اور اللهيات نام رکھے گئے ہيں۔

علم الہی کی تقسیم: بعض حضرات نے ان موجوداتِ واقعیہ کی جو دونوں وجودوں میں مادہ کی مختاج نہیں ہیں، دوشمیں کی ہیں:

ا۔ وہ موجودات جو مادہ کے ساتھ قطعاً نہیں ملتے، نہ ذہن میں نہ خارج میں، جیسے الله تعالى اورعقول عشره \_

۲۔ وہ موجودات جو مادہ کے محتاج تو نہیں ہیں، مگر مادہ کے ساتھ مقارن ہوتے ہیں، جیسے وحدت (ایک ہونا)، کثرت (زیادہ ہونا) اور امورِ عامہ (جن کا بیان آ گے آئے گا)۔

ان حضرات نے پہلی قشم کے احوال کے جاننے کا نام الہمیات اور دوسری قشم کے احوال جاننے کا نام علم کلی اور فلسفہ اولی رکھا ہے۔

علوم رياضي: بنيا دي علوم رياضي حيارين:

ا علم ہندسہ(جیومیٹری) ۲ علم ہیئت ساعلم حساب ہے علم موسیقی۔

ا علم ہندسہ: وہ علم ہے جس میں کم متصل (جسم تعلیم) کے حالات سے بحث کی جاتی ہے اور پیعلم فن تعمیرات میں کارآ مدہے۔

۲ علم ہیئت: وہ علم ہے جس میں افلاک کے احوال اور حرکات سے بحث کی جاتی ہے۔ ۳ علم حساب: وہ علم ہے جس میں کم منفصل (عدد) کے حالات سے بحث کی جاتی ہے۔ ہم علم موسیقی: وہ علم ہے جس میں آوازوں کی کیفیت ترکیبی سے بحث کی جاتی ہے۔

## فلفه كي تعليم كا آغاز كسفن سے كيا جانا جا ہے؟

اس بارے میں فارانی نے چاررائے لکھی ہیں جودرج ذیل ہیں:

ا۔ افلاطون کے شاگردوں کا نظریہ بیرتھا کہ علم ہندسہ (جیومیٹری) سے تعلیم کی ابتدا کی جائے۔ان کی دلیل بیٹھی کہ افلاطون کے مدرسہ کے دروازے پر بیراعلان آویزاں تھا کہ

من لم يكن مهندسا فلا يدخل علينا.

جو شخص علم ہندسہٰ ہیں جانتا وہ ہمارے پاس نہآئے۔

۲۔ ثاؤفراسطوس جوارسطو کا بھیجا اور اس کا جانشین تھا، یہ نظریہ رکھتا تھا کہ تہذیب اخلاق سے تعلیم کا آغاز ہونا چاہیے۔ کیوں کہ جس کے اخلاق درست نہیں ہیں وہ سجے علم حاصل نہیں کرسکتا۔اس عکیم کی دلیل افلاطون کا یہ قول تھا کہ

إن من لم يكن نقيا زكيا فلا يدنو من نقي زكي.

جو خض پاک صاف نہیں ہے وہ پاک صاف کے پاس نہ آئے۔

اور بقراط کا پیقول بھی اس کی دلیل تھی کہ

إن الأبدان التي ليست بنقية، كلما غذيتها زدتها شرا.

جو اجسام پاک صاف نہیں ہیں ان کو جب بھی علمی غذا دی جائے گی تو برائی ہی بڑھے گی۔ س- حکیم بواتیس جو صیدا کا باشندہ تھا، بیرائے رکھتا تھا کہ علم طبیعی ہے تعلیم کا آغاز ہونا جا ہے۔ حیاہے، کیوں کہ بیعلم علوم حکمت میں سب سے زیادہ معروف اور آسان ہے۔

ہ۔ بواتیس کا شاگرد آ نرونیقس کہنا تھا کہ منطق سے تعلیم شروع ہونی چاہیے، کیوں کہ منطق ایک ایسا آلہ اور اوز ارہے جسکے ذریعہ ق کو باطل سے پر کھ کرعلیحدہ کیا جاسکتا ہے۔ معلم ثانی شخ فارا بی نے فرکورہ چاروں رائے بیان کرکے یہ تصرہ کیا ہے کہ ان آرا میں سے کسی بھی رائے کی بے قدری نہیں کی جانی چاہیے، کیوں کہ فلسفہ کی تعلیم شروع کرنے سے پہلے مناسب ہے کہ نفس کی اخلاقی خواہشات کو سنوار لیا جائے، تا کہ دل میں حقیقی فضیلت ہی کی خواہش باقی رہ جائے۔ پھر نفسِ ناطقہ کو سنوار اجائے، تا کہ دہ راہ میں حقیقی فضیلت ہی کی خواہش باقی رہ جائے۔ پھر نفسِ ناطقہ کو سنوار اجائے، تا کہ دہ راہ ور است کو سمجھ سکے اور غلطی اور باطل میں سینسنے سے بی جائے۔ اور یہ بات علم

الاستدلال کی مشق وتمرین سے حاصل ہوتی ہےاورعلم الاستدلال دو ہیں:علم الہندسہ،اور علم المنطق،لہٰذا ضروری ہے کہ پہلے بقدرضرورت علم الہندسہ پڑھے، پھرعلم منطق کے ذریعہ ذہن کی تشجیذ کرے <sup>لے</sup>

فائدہ: "میبذی" کامتن" ہدایت الحکمت" فنونِ حکمت میں سے تین فنوں پر مشمل ہے:
منطق، طبیعیات، اور الہیات پر، مگر علامہ میبذی نے منطق والے حصّہ کی شرح نہیں کی،
اس لیے میبذی صرف دوفنوں پر مشمل ہے اور طبیعیات کو تین فنوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔
پہلافن ما یعم الأجسام ہے یعنی اس میں وہ احوال بیان کیے ہیں جو کسی خاص جسم
(فلکی یا عضری) کے ساتھ خاص نہیں ہیں۔ دوسرے فن میں فلکیات و کواکب
(علویات) سے بحث کی ہے۔ تیسر فن میں عضریات کا بیان ہے۔ آخر میں اللہیات

مسلمان فلاسفه حكمت عملي كي تتنول قسمول سے بحث نہيں كرتے ، كيوں كه اسلامي تعليمات

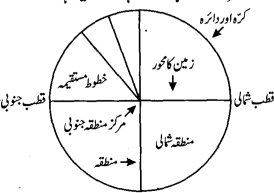
ل مبادئ الفلسفة القديمة ص ااو١٢

میں وہ پوری تفصیل کے ساتھ موجود ہیں اور حکمت ِنظری کے اقسام میں سے منطق، ہندسہ (اقلیدس) ہیئت اور حساب نے مستقل فنون کی حیثیت اختیار کرلی ہے، اس لیے ان سے بھی تعرض نہیں کیا جاتا۔ اور موسیقی اسلام میں جائز نہیں ہے اس لیے وہ بھی خارج از بحث ہے۔ ہے۔ اب صرف علم جبی اور الہی رہ گئے، انہیں سے کتب فلسفہ میں بحث کی جاتی ہے۔ کرہ: ہروہ گول چیز ہے جس کے بالکل جج میں اگر ایک نقط فرض کیا جائے تو اس سے سطح کی طرف نکلنے والے تمام خطوطِ مستقیمہ برابر ہوں اور اس نقطہ کو مرکز کرہ اور مرکز دائرہ کی طرف نکلنے والے تمام خطوطِ مستقیمہ برابر ہوں اور اس نقطہ کو مرکز کرہ اور مرکز دائرہ کہتے ہیں۔

قطبین: شنیہ ہے قطب کا، جس کے اصلی معنی ہیں: چکی کی کیل، جس پر چکی گھوتی ہے۔
اور اصطلاح میں کرے کے بالکل چے میں فرض کیے جانے والے نقطہ کی سیدھ میں دونوں
جانب سطح کرہ پر آمنے سامنے جو دو نقطے فرض کیے جاتے ہیں وہ قطبین کہلاتے ہیں۔ اور
جغرافیہ کی اصطلاح میں زمین کے محور کے دو کنار نے قطبین کہلاتے ہیں: ایک قطبین کہد دوسرا قطب جنوبی۔ اور ان کے مقابل آسان میں جو تارے واقع ہیں ان کو بھی قطبین کہتے ہیں۔

منطقه قطبین کے بیچوں نی فرض کیا جانے والا وہ خط ہے جس سے کرہ دو برابر حصوں میں تقسیم کرتا ہے: تقسیم ہوجاتا ہے اور جغرافیہ کی اصطلاح میں منطقہ زمین کو دو حصوں میں تقسیم کرتا ہے:

ایک منطقه شالی، اور دوسرا منطقه جنوبی کہلاتا ہے۔ شکل یہ ہے:



### وجوداورموجودات كابيان

وجود (ہستی) وہ چیز ہے جو کسی ماہیت سے مل جاتی ہے تو اس کوعدم کی تاریکی سے نکال کر ہستی کی روشنی میں لے آتی ہے۔ وجود ایک بدیہی چیز ہے اس لیے اس کی حقیقی تعریف ممکن نہیں ہے، بس لفظی تعریف ہی کی جاسکتی ہے۔ کہا جا تا ہے: و جسد مسن عسدم (نیست سے ہست ہوا) فہو مو جو د پس اسم مفعول کے معنی ہیں: ہست۔ پھر موجود کی تین قسمیں ہیں: موجو دِ خارجی، موجو دِ ذہنی اور موجو دِ نفش الامری۔

ا۔ موجودِ خارجی: وہ موجود ہے جس کا ہمارے ذہن سے باہر وجود ہو، جیسے زید، عمرو، آسان وزمین موجوداتِ خارجیہ ہیں۔اس کا دوسرا نام موجو دِعینی ہے۔

> ۲\_موجو دِ زَبْنی: وہ موجود ہے جس کا صرف ہمارے ذہن میں وجود ہو۔ پھر موجو دِ زَبْنی کی دونشمیں ہیں:

موجو دِ ذہنی حقیقی: وہ موجو دِ ذہنی ہے جو ذہن میں حقیقتاً موجود ہو، لیعنی اس کا وجود ذہن کے فرض کرنے پرموقوف نہ ہوجیسے چار کا جفت (جوڑا، قابل ِ تقسیم ) ہونا۔

موجو دِ زبّنی فرضی: وہ موجو دِ زبنی ہے جس کو ذبن نے خلاف واقعہ فرض کرلیا ہو، جیسے پانچ کا جفت ہونا کہ اگر اس کوسوچ لیا جائے تو ذبن میں اس کا وجود ہوجائے گا،مگر وہ خلاف واقعہ ہوگا، کیوں کہ پانچ دو برابرحصوں میں تقسیم نہیں ہو سکتے۔

س۔موجودِ نفسُ الامری: وہ موجود ہے جس کا وجود واقعی ہو، یعنی کسی کے ماننے پرموقوف نہ ہو، جیسے طلوع شمس اور وجود نہار کے درمیان ملازمت (ایک کا دوسرے کے ساتھ ہونا) ایک واقعی چیز ہے، خواہ کوئی اس کو ماننے والا ہو یا نہ ہواور خواہ کوئی مانے یا نہ مانے، وہ بہر حال ایک حقیقت ہے۔

### موجوداتِ ثلاثه میں نسبت

ا۔ موجودِ نفسُ الامری، موجود خارجی سے عام ہے، پس جوبھی چیز خارج میں موجود ہوگی وہ نفسُ الامر میں ضرور موجود ہوگی، مگر اس کا برعکس ہونا ہمیشہ ضروری نہیں، کیوں کہ طلوعِ شمس اور وجودِ نہار میں جو ملازمت ہے وہ نفسُ الامر میں موجود ہے، مگر خارج میں موجود نہیں ہے۔

۲۔ موجودِ نفسُ الامری اور موجودِ ذہنی کے در میان عموم وخصوص من وجیری نسبت ہے۔ چار کا جفت ہونا ماد ہ اجتماعی ہے۔ جب اس کا تصور کیا جائے تو وہ ذہن میں بھی موجود ہوگا اور نفسُ الامر میں بھی، اور وہ حقائق جن کا تصور ہی نہیں کیا جاسکتا، جیسے ذاتِ باری وہ پہلا مادّہ افتر اتی ہے، وہ موجود فی الذہن نہیں ہیں، البتہ موجود فی نفس الامر ہیں۔ اور جھوٹے قضایا دوسرا مادہ افتر اتی ہیں، مثلاً پانچ کا جفت ہونا، اگر اس کا تصور کیا جائے تو وہ صرف ذہن میں موجود ہوگا، نفسُ الامر میں موجود نہیں ہوگا، کیوں کہ وہ کا ذب ہے۔

#### متفرق اصطلاحات

امورِ عامہ: وہ چیزیں ہیں جوموجود کی تین قسموں (واجب، جوہراورعرض) میں سے ایک کے ساتھ خاص نہ ہوں، بلکہ نتیوں میں یا کم از کم دو میں پائی جائیں، جیسے وجود کہ تینوں موجودات میں پایا جاتا ہے، اس واسطے کہ واجب بھی موجود ہے اور جو ہر وعرض بھی۔ اور حدوث و امکان صرف دو میں پائے جاتے ہیں، کیوں کہ جو ہر وعرض ممکن اور حادث ہیں، واجب ممکن اور حادث ہیں۔

دوسراغیرمشہور تول بیہ ہے کہ امورِ عامدوہ چیزیں ہیں جو نتیوں مفہو مات (واجب،ممکن اور ممتنع) کو شامل ہوں، جیسے وحدت اور ماہیت کا تحقق تینوں مفہو مات میں ہے۔ وحدت کے معنی ہیں: ایک ہونا، اسی سے لفظ وحدانیت (اللہ کی یکتائی) بنا ہے، اس میں''الف نون' مبالغہ کے لیے ہیں، اور وحدت عام ہے خواہ حقیقیہ ہویا اعتباریہ، کیوں کہ ہر موجود، گووہ کثیر ہو، کسی اعتبار سے ایک ہوتا ہے، مثلًا انسان کے افراد بےشار ہیں، مگر انسانیت کے اعتبار سے سب ایک ہیں۔

اور ماہیت کوامورِ عامہ میں ان لوگوں کے قول کے مطابق شار کیا گیا ہے جو واجب تعالیٰ کے لیے بھی وجود سے الگ مستقل ماہیت مانتے ہیں (بیدوسرا قول ضعیف ہے)۔

امورِ حقیقیہ : وہ چیزیں ہیں جومضبوط اور پختہ وجود کے ساتھ موجود ہوں، جیسے ہم، آپ، آسان، زمین وغیرہ۔

امورِ اعتباریہ: وہ چیزیں ہیں جن کومضبوط اور پختہ وجود کے بغیر عقل مان لے۔امورِ اعتباریہ کی دوقسمیں ہیں:

امورِ اعتباریہ واقعیہ: وہ چیزیں ہیں جن کو خارج میں موجود چیزوں سے عقل نے منزع کیا ہو، جیسے آسان سے فوقیت اور زمین سے تحستیت ، اللہ تعالیٰ سے وجوب اور مخلوقات سے حدوث وامکان منتزع کیا گیا ہے۔ امورِ اعتباریہ واقعیہ بحکم امورِ عقیقیہ ہوتے ہیں۔ عقیقیہ ہوتے ہیں۔

امورِاعتباریہ محضہ: وہ چیزیں ہیں جن کوقوتِ واہمہ نے گھڑلیا ہو، لینی نہ وہ خود موجود ہوں نہ ان کا منشائے انتزاع موجود ہو، جیسے چیل کے دانت اور دوسرا انسان، لوگ ایسا گمان کرتے ہیں کہ بیابان میں بھوت چڑیل رہتے ہیں، جو مسافروں کونظرآتے ہیں، ڈراتے ہیں، راستے سے بھٹکادیتے ہیں اور ہلاک تک کردیتے ہیں۔ ابوداؤ دشریف کتاب الطب باب الطیرۃ کی ایک حدیث میں اس خیال کی تردید کی گئی ہے کہ لا غول (غول بیابانی کی حقیقت بھے نہیں) اس طرح دویا زائد سروں والا انسان بھی محض فرضی بات ہے۔ دویا زائد سروں والا انسان بھی محض فرضی بات ہے۔

امورِاتفاقیہ: وہ چیزیں ہیں جونہ ہمیشہ پیش آتی ہوں نہ اکثر و بیشتر، بلکہ گاہے گاہے پیش آتی ہوں نہ اکثر و بیشتر، بلکہ گاہے گاہے پیش آتی ہوں۔ اس کی تفصیل ہوتے ہیں:
ا۔ دائمی طور پر ۲۔ اکثری طور پر ۳۔ مساوی طور پر ۲۔ اقلی (بہت کم) طور پر بہلی دوصورتوں میں سبب اتفاقی، بہلی دوصورتوں میں سبب اتفاقی، اور مساوی سے یہاں مراد اکثر اور اقلی کے درمیان کا درجہ ہے۔

معقولات اولی: وہ چیزیں ہیں جن کا خارج میں مصداق ہو، جیسے انسان اور حیوان کا تصور کیا جائے تو وہ معقول اوّل ہوں گے، کیوں کہ خارج میں ان کے مصادیق زید، عمرو، بکر اور گھوڑے، گدھے، گائے، بیل وغیرہ موجود ہیں (منطق میں ان سے بحث نہیں کی جاتی)۔

معقولاتِ ثانیہ: وہ چیزیں ہیں جن کا خارج میں کوئی مصداق موجود نہ ہو، جیسے انسان کے کلی یا نوع ہونے کا تصور کیا جائے تو پہلے ذہمن میں انسان کا تصور آئے گا، پھراس کے کلی یا نوع ہونے کا تصور آئے گا اور کلیت ونوعیت کا خارج میں کوئی مصداق موجود نہیں ہے، یا نوع ہونے کا تصور آئے گا اور کلیت ونوعیت کا خارج میں کوئی مصداق موجود نہیں ہے، اس طرح اس لیے یہ معقولاتِ ثانیہ ہیں، منطق میں انہیں سے بحث کی جاتی ہے۔ اس طرح معقولات ہیں جن کا تصور معقولات ہیں جن کا تصور سوم نمبر یہ بائٹ ہے۔ اور یہ وہ معقولات ہیں جن کا تصور سوم نمبر یہ ہوتا ہے۔

قوت و فعل: قوت کے معنی ہیں کسی چیز کا حاصل ہوسکنا، اور فعل کے معنی ہیں تین زمانوں میں سے کسی زمانہ میں حاصل ہونا، لیعنی کسی چیز میں کسی وصف کا ظاہر اور موجود ہونا فعل ہے اور محض اسکی استعداد اور صلاحیت ہونا اور اس وصف کے وجود کا متوقع ہونا قوت ہے۔ مثلاً پیدا ہوتے ہی انسان میں'' لکھنے'' کی صلاحیت ہوتی ہے اسکو بالقوہ سے تعبیر کرتے ہیں، کہتے ہیں کہ'' انسان کا تب بالقوہ ہے'' پھر جب بڑا ہو کر مثق کرکے با قاعدہ کا تب بن جاتا ہے تو اسکو بالفعل ہے۔''

نوٹ: صحیح تلفظ بالقوہ (واو کی تشدید کے ساتھ) ہے، بالقوہ (واو کی تخفیف کے ساتھ) غلط ہے۔

اشارہ کے لغوی معنی ہیں إیما کرنا۔اشارہ کی دوشمیں ہیں:اشارہ حیہ اوراشارہ عقلیہ۔
اشارہ حیہ کسی چیز کوحواس کے ذریعہ معین کرنا کہ وہ یہاں ہے یا وہاں ہے، اوراس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ اشارہ کرنے والے کی طرف سے ایک خیالی درازی نگلتی ہے جواس چیز پرمنتہی ہوتی ہے جس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ یہ خیالی درازی بھی توامتداوِ خطی ہوتی ہے، بھی امتداوِ حلی امتداوِ جسی۔ مثلاً انگلی سے اشارہ کیا جائے تو انگلی کے ہوتی ہے ایک نقطہ نکلے گا اور مشار الیہ کی طرف بڑھے گا اور خط پیدا کرے گا، یہ امتداوِ خطی ہے اورا گرچھوٹی انگلی کی جانب والے تھیلی کے کنارے سے اشارہ کیا جائے تو خط کے گا ورجسم پیدا کرے گا، یہ امتدادِ جسمی ہے اورا گر تھیلی کی جانب سے اشارہ کیا جائے تو خط کے گا اور جسم پیدا کرے گا، یہ امتدادِ جسمی ہے۔

نوٹ:اشارۂ حسیہ ہی حقیقی اشارہ ہے اور جو چیز اشارۂ حسیہ کو قبول کرتی ہے اس کو وضع اور ذووضع کہتے ہیں۔

اشارہ عقلیہ: کسی چیز کوعقل کے ذریعہ متعیتن کرنا۔اوراس کی صورت بیہ ہوتی ہے کہ نفسِ ناطقہ کسی چیز کی طرف اس طرح متوجہ ہوتا ہے کہ وہ ماسوا سے متاز ہوجاتی ہے۔

جزو کے لغوی معنی ہیں کسی چیز کا حصّہ اس کی جمع اجزا ہے۔ اجزا کی دوقشمیں ہیں: اجزائے ترکیبیہ اوراجزائے تحلیلیہ۔

اجزائے ترکیبیہ: وہ ہیں جوخارج میں پہلے سے پائے جاتے ہوں اوران کے باہم ملنے سے مرکب وجود میں آیا ہو، جیسے دیوار کے اجزاا پنٹ، سیمنٹ وغیرہ۔

اجزائے تحلیلیہ: وہ ہیں جو ذہن میں مرکب کو تحلیل کرنے کے بعد وجود میں آئیں، جیسے

ہ ناڈ گتاب معرب اصطلاعات ایک گز کیڑے یا ایک پھر کے ذہن میں دو، چار، دس اجز انصور کیے جائیں، مثلاً نصف، ربع ہثمن وغیرہ۔

نوٹ اگر کپڑے یا پھر کو با قاعدہ کاٹ کر یا توڑ کر خارج میں حقے کیے جا ئیں تو ان کو اجزائے فکّیہ اور انحلالیہ کہتے ہیں۔

حصّه: ماهیت مع تقیید کو کہتے ہیں، جیسے زید کا وجود،عمرو کا وجود، بکر کا وجود، پیرنتیوں وجود ماہیت وجود کے حقے ہیں، جب کہ ماہیت وجود کے ساتھ صرف تقیید کا لحاظ کیا جائے، قيوديعني زيد،عمرواوربكر كالحاظ نه كيا جائے۔

فرد: ماہیت مع لحاظ قید وتقیید کو کہتے ہیں، جیسے ماہیت ِ انسانیہ جب زید،عمرواور بکر کے تشخصات کے ساتھ ملے تو وہ ماہیتِ انسانیہ کے افراد ہوں گے، کیوں کہ انسان ماہیت ہے اور زید، عمرو اور بکر کے تشخصات قیود ہیں اور ساتھ ہونا تقیید ہے اور جب متیوں چیزیں جمع ہوں تو وہ فرد ہے۔

شخص جس ذات ک<sup>وشخ</sup>ص عارض ہوتا ہے اس ک<sup>وشخص</sup> کہتے ہیں۔ مٰدکورہ مثال میں زید کا ناک نقشه اور رنگ روپ جس ذات کو عارض ہوائے وہی شخص زید ہے۔

محل اور موضوع: جوہر کے محل کومحل اور ہیولی کہتے ہیں اور عرض کے محل کوموضوع۔ اور دونوں میں فرق بیہ ہے کہ جو ہر کامحل اپنے حال کا محتاج ہوتا ہے جیسے ہیو لی صورتِ جسمیہ کا مختاج ہے اور عرض کامحل اپنے حال سے مستغنی ہوتا ہے، جیسے سیاہ وسفید کپڑ اعوارض سے بے نیاز ہے۔

حال اورعرض بمحل میں حلول کرنے والی چیز اگر جو ہر ہوتو اس کو حال اورعرض ہوتو اس کو عرض کہتے ہیں،مثلاً صورتِ جسمیہ حال ہےاور کپڑے کی سفیدی اور سیابی عرض ہیں۔ غرض محل کا مقابل حال ہے اور موضوع کا مقابل عرض، اور دونوں محل اور موضوع کے ہوتے ہیں، کیوں کہ حلول کے لیے احتیاج ضروری ہے، البتہ کل حال کا محتاج ہوتا ہے اور موضوع عرض کامحتاج نہیں ہوتا۔

حالات (احوال): کسی چیز کے ایجانی پاسلبی محمولات ہیں، جیسے زید عالم ہے، زید جاہل نہیں ہے،اس میں علم کا ثبوت اور جہل کی نفی زید کے حالات ہیں۔

نفسُ الامرى حالات: وه ہيں جن سے حقیقتاً وہ شئے متصف ہو، جیسے کوے کا کالا ہونا، بكلے كاسفيد ہونا۔

فرضی حالات وہ ہیں جوخلاف واقعہ ہوں، جیسے کوے کا سفید ہونا، بنگلے کا کالا ہونا، شہد کا

۔ توت ِ علمی: انسان میں پوشیدہ وہ ادرا کی طاقت ہے جس کی وجہ سے وہ چیزوں کو جانتا

قوتِ عملی:انسان میں پوشیدہ وہ تحریکی طاقت ہے جس کی وجہ سے وہ جملہ اَ فعال کرتا ہے۔

# طبيعيات كا يهلافن مَا يَعُمُّ الأجسام كابيان

جاننا چاہیے کہ جسم یا تو فلکی ہوگا یا عضری اور جن احوال سے طبیعیات میں بحث کی جاتی ہے،ان کی تین قسمیں ہیں:

ا۔ وہ احوال جوجسم عضری اور جرم فلکی دونوں کو عام ہیں۔

۲۔ وہ احوال جو جرم فلکی کے ساتھ خاص ہیں۔

س۔ وہ احوال جوجسم عضری کے ساتھ خاص ہیں۔

پس حکمت ِطبیعیه تین فنوں پر مشتمل ہوگی۔

فن اوّل میں ایسے احوال سے بحث کی جائے گی جو آجرام فلکیہ اور اَجسام عضربید دونوں کو شامل ہیں۔ اس فن کا نام ما یعم الأجسام ہے۔

فنِ دوم میں ایسے احوال سے بحث کی جائے گی جو جرم فلکی کے ساتھ خاص ہیں، یان فلکیات ہے۔

فنِ سوم میں ایسے احوال سے بحث کی جائے گی جوجسم عضری کے ساتھ خاص ہیں، یہن عضریات ہے۔ عضریات ہے۔

اور فنِ اول کو مقدم اس لیے کیا ہے کہ عام باعتبار خاص کے اُعرف عند العقل اور اُسبق الی الفہم ہوتا ہے اور فنِ ثانی کی فنِ ثالث پر تقدیم اس لیے ہے کہ اُجرامِ فلکیہ ، اُجسامِ عضریہ سے افضل ہیں اور فلاسفہ کے نز دیک کون و فساد سے بری ہیں اور عضریات میں مؤثِرِّ ہیں ، اور مؤثِرٌ کومؤثَّر سے پہلے ہونا ہی جا ہے گ بُعد کے لغوی معنی ہیں دوری ، درازی اور فاصلہ۔امتداد کے بھی تقریباً یہی معنی ہیں۔اس کی جمع اُبعاد ہے۔اوراصطلاح میں بُعد کے دومعنی ہیں:

ا۔ طول، عرض اور عمق جن کو اُبعادِ ثلاثہ اور جہاتِ ثلاثہ بھی کہتے ہیں، اور بُعد اس معنی کے اعتبار سے بالا تفاق ایک اعتبار کی یعنی وہمی اور خیالی چیز ہے، اسکا کوئی حقیقی وجود نہیں ہے۔
۲ نین آسان کے درمیان ہمیں جو کھلی فضا نظر آتی ہے، جس کوجسم بھرتا ہے، اسی طرح دوجسموں کے درمیان جو فاصلہ اور خلانظر آتا ہے، نیز خالی برتن میں جو خلامحسوس ہوتا ہے جسے کوئی جسم بھرتا ہے، بیسب بُعد ہیں اور مجرد عن المادة ہیں۔ بُعد اس معنی کے اعتبار سے بھی متعلمین کے نزدیک ایک موہوم (خیالی) چیز ہے اس کا پھے حقیقی وجود نہیں ہے اور بھی متعلمین میں دوقعی چیز ہے، محض خیالی امر نہیں ہے۔

طول، عرض اور عمق: جوامتداد جسم میں پہلے نمبر پر فرض کیا جائے اس کا نام طول (لمبائی)
ہے اور جو دوسرے نمبر پر اس طرح فرض کیا جائے کہ وہ پہلے امتداد سے متقاطع اور جو دوسرے نمبر پر اس طرح فرض کیا جائے کہ وہ پہلے دونوں امتدادوں کو کا شاہوا گذر ہے اسکا نام عمق (گہرائی) ہے فرض کیا جائے کہ وہ پہلے دونوں امتدادوں کو کا شاہوا گذر ہے اسکا نام عمق (گہرائی) ہوا۔ اور یہ جہات شلا شہم میں محض تصور کرنے کی چیزیں ہیں، ان کا کوئی حقیقی وجو ذہیں ہوتا۔ نقط خط کے کنارے کو کہتے ہیں اور وہ ایسا عرض ہے جوکسی طرح بھی تقسیم کو قبول نہیں کرتا۔ نقط فلاسفہ کے زد کی عرض یعنی قائم بالغیر ہے، اسکامستقل وجو ذہیں ہوسکتا اور مشکلمین کے نزد کی نقط جو ہر یعنی قائم بالغات بھی ہوسکتا ہے اور اس صورت میں وہ اشار ہ حسیہ کے قابل ہوگا اور وہ کسی بھی طرح تقسیم کو قبول نہیں کریگا، نہ طول میں، نہ عرض میں، نہ کا ہے کراسکو با نا جاسکتا ہے نہ توڑ کر، نہ وہم کی مدد سے، نہ عقل کے تیز میں، نہ عاش کراسکو با نا جاسکتا ہے نہ توڑ کر، نہ وہم کی مدد سے، نہ عقل کے تیز میں، نہ کا ہے کراسکو با نا جاسکتا ہے نہ توڑ کر، نہ وہم کی مدد سے، نہ عقل کے تیز ہمیں ہیں اسکونیسے کیا جاسکتا ہے۔ اسکا نام نقط بچو ہریہ اور جزء لا یہ جزی بھی ہے۔

خط سطح کے کنارے کو کہتے ہیں، اور وہ ایسا عرض ہے جو صرف طول میں تقسیم قبول کرتا ہے۔ خط بھی فلاسفہ کے نز دیک عرض ہے، اس کامستقل وجود نہیں ہوسکتا، وہ کسی سطح کے ساتھ ہی موجود ہوسکتا ہے، مثلاً میصفحہ جسے آپ پڑھ رہے ہیں جسم کاغذ کی سطح ہے اور میہ صفحہ چاروں طرف جہال ختم ہور ہا ہے، وہاں ایک لمبی لکیرسی خیال میں آتی ہے وہی خطِ عرضی ہے۔

اور متکلمین کے نزدیک خط جو ہر بھی ہوسکتا ہے۔اس وقت وہ اشارہ حسیہ کے قابل ہوگا، اور اجزائے لائجزی سے مرکب ہوگا اور صرف طول میں تقسیم قبول کرے گا اور خطِ جو ہری کہلائے گا۔

سطے جسم کے کنارے (نہایت) کو کہتے ہیں، اور وہ ایسا عرض ہے جس میں صرف طول اور عرض ہوتا ہے۔ اور عرض میں تقسیم قبول کرتا ہے۔ اور عرض ہوتا ہے، عمق نہیں ہوتا، اس لیے وہ صرف طول وعرض میں تقسیم قبول کرتا ہے۔ جیسے کاغذ ایک جسم ہے اور اس کی وہ نہایت (حد) جس پر حروف چھپے ہوئے ہیں اس کا کنارہ ہے، یہی جسم کاغذ کی سطح ہے اور عرض ہے یعنی قائم بالغیر ہے، اس کوسطح عرضی کہتے ہیں۔ میکما اسی کے قائل ہیں۔

اور متکلمین کے نزدیک سطح جو ہر لینی قائم بالذات بھی ہوسکتی ہے، اس صورت میں وہ ذووضع ہوگی اورا جزائے غیر منقسمہ سے مرکب ہوگی اوراس کوسطے جو ہری کہیں گے۔

جسم کی تعریف یہ ہے:

ما يمكن أن يفرض فيه أبعاد ثلاثة متقاطعة على زوايا قوائم.

جسم وہ چیز ہے جس میں ابعاد ثلاثہ اس طرح فرض کر شکیں کہ ہر بُعد سید ھے زاویہ پر دوسرے بُعد کوقطع کرنے والا ہو، یعنی بُعدِ طولانی کو بُعدِ عرضی نے قطع کیا ہواور بُعدِ عرضی اور طولانی دونوں کو بُعدِ عمقی نے۔ پھر جسم اگر جو ہر یعنی قائم بالذات ہوتو اس کو جسم طبیعی کہتے ہیں، اور اگر عرض ہوتو اس کو جسم تعلیمی کہتے ہیں۔ جسم طبیعی: وہ جو ہر ہے جو تینوں جہوں میں تقسیم کو قبول کرے، یعنی اس میں حقیقاً اُبعادِ قلاشہ پائے جائیں۔ ہمیں جواجہام نظرآتے ہیں وہ سب اجہام طبیعیہ ہیں۔ پھر مطلق جسم طبیعی فلاسفہ کے نزدیک ہیولی اور صورتِ جسمیہ سے مرکب ہوتا ہے اور مقید (متعین) جسم طبیعی جیسے انسان، گھوڑا، بقر، غنم ، آگ، پانی، فلک وغیرہ ہیولی، صورتِ جسمیہ اور صورتِ نوعیہ تین جو ہری اجزاسے مرکب ہوتا ہے۔ یہ مشائین کی رائے ہے۔ اور اشراقیین کے نزدیک جسم طبیعی ایک جو ہر بسیط ہے، مرکب نہیں، ان کے نزدیک جسم طبیعی صرف صورتِ جسمیہ کا نام ہے اور صورت بذاتِ خود قائم ہے، وہ کسی مادہ اور ہیولی میں صلول کیے ہوئے نہیں ہے۔

اور متکلمین کے نزدیک جسم طبیعی جواہر فردہ لینی اجزائے لاتجزی (Atoms) سے مرکب ہے، حکیم ذی مقراطیس کی رائے بھی یہی ہے، ان کے نزدیک ہیولی باطل ہے۔

جسم تعلیمی: وہ عرض ہے جو بذاتِ خود تینوں جہتوں میں تقسیم کو قبول کر ہے۔ ہمیں جواجسام نظر آتے ہیں وہ جسم طبیعی اور جو ہر ہیں، انہیں کے ساتھ اجسام تعلیمی قائم ہیں، کیوں کہ وہ عرض ہیں۔ اور جسم تعلیمی اُبعاد ثلاثہ کا مجموعہ ہے، یعنی اگر کوئی شخص طول، عرض اور عمق کا تصور کر ہے تو جو بات ذہن میں حاصل ہوگی وہی جسم تعلیمی ہے، مگر وہ قائم بالذہن نہیں ہے، بلکہ خارج میں جسم طبیعی کے ساتھ قائم ہے۔ اور اس جسم کا نام جسم تعلیمی اس لیے رکھا گیا ہے کہ علم تعلیمی کے علم ریاضی میں اسی جسم سے بحث کی جاتی ہے۔

ہوئی: (ہاکے زبر کے ساتھ) یونانی زبان کا لفظ ہے، لغوی معنی اصل اور مادّہ کے ہیں اور اصطلاح میں ہیوٹی اجسام طبیعیہ کا وہ جو ہری جزو ہے جو اتصال (ملنے) اور انفصال (جدا ہونے) کو قبول کرتا ہے، خوداس کی نہ کوئی خاص شکل ہوتی ہے نہ کوئی معین صورت، البتہ وہ ہرشکل اور صورت کو قبول کرنے کی اپنے اندر صلاحیت رکھتا ہے۔ ہیوٹی بذات خود نہ مقصل ، نہ واحد ہے نہ کثیر، البتہ وہ ان صفات میں سے ہرصفت کو قبول نہ مقصل ، نہ واحد ہے نہ کثیر، البتہ وہ ان صفات میں سے ہرصفت کو قبول نہ مقصل ، نہ واحد ہے نہ کثیر، البتہ وہ ان صفات میں سے ہرصفت کو قبول نہ مقصل ، نہ واحد ہے نہ کثیر، البتہ وہ ان صفات میں سے ہرصفت کو قبول

کرنے کی استعدادر کھتا ہے۔ اس سے اللہ تعالیٰ نے عالم مادی کے تمام اجزا کو بنایا ہے۔ وہ جسم کے دونوں جو ہری اجزا لیعنی صورتِ جسمیہ اور صورتِ نوعیہ کامحل ہے۔ ہیولی کو مادہ مجسمی کہا جاتا ہے۔

صورتِ جسمیہ جسم طبیعی کا وہ جو ہری جزو ہے جونی نفسہ متصل واحد (جڑا ہوا) ہے اور وہ
اُبعاد ثلاثہ متقاطعہ کو قبول کرتا ہے، یعنی اس میں کر اس کرنے والے طول، عرض اور عمق
مانے جاسکتے ہیں۔ اجسام طبیعیہ پر نظر ڈالنے سے سرسری طور پر ہمیں صورتِ جسمیہ ہی
محسوس ہوتی ہے، مگر در حقیقت نظر آنے والی چیز صورتِ شخصیہ ہے، جیسا کہ آگ آرہا ہے۔
صورتِ نوعیہ جسم طبیعی میں ہیولی اور صورتِ جسمیہ کے علاوہ ایک جو ہری جز واور بھی
ہے، جس کی وجہ سے اجسام طبیعیہ نوع بہنوع تقسیم ہوتے ہیں۔ یہی جو ہری جز وصورتِ نوعیہ ہے، جیسے جسم کے اُنواع حیوانات، نباتات اور جماوات، پھر ہرایک کی اُنواع، یہ
سب تقسیم صورتِ نوعیہ کا کرشمہ ہے۔
سب تقسیم صورتِ نوعیہ کا کرشمہ ہے۔

مثال سے وضاحت: موجوداتِ خارجیدمثلاً ہم،آپ،آسان، زمین،کوئی معین گھوڑا،ان میں جارچیزیں ہوتی ہیں:

ا۔ مادّہ (Matter) جوہمیں محسوں ہوتا ہے۔ یہ وہ جو ہری جزو ہے جو اتصال (جوڑ) کو قبول کرتا ہے۔ اورا گربھی اس پرانفصال (توڑ) طاری ہوتواس کوبھی قبول کرتا ہے، یہی جزو 'ہیولی'' کہلاتا ہے جونظر نہیں آتا، صرف اس کے ہونے کا ہمیں احساس ہوتا ہے۔ ۲۔مطلق جسم کی صورت یعنی مخصوص صورت کا لحاظ کیے بغیر مطلق جسم کی صورت است The کا حصورت جسمیہ کہلاتا ہے، سرسری طور پر ہمیں اجسام طبیعیہ میں یہی جزونظر آتا ہے، بگر حقیقت میں یہ بھی غیر مرئی ہے۔مثلا تو لہ بھر موم لیا اور بھی اس کو کرہ بنایا، بھی مثلث مربعی مربع ، تو صور نوعیہ تو بدل رہی ہیں، مگر صورت مورب ایا اور بھی اس کو کرہ بنایا، بھی مثلث ، بھی مربع ، تو صور نوعیہ تو بدل رہی ہیں، مگر صورت مورب ایا اور بھی اس کو کرہ بنایا، بھی مثلث ، بھی مربع ، تو صور نوعیہ تو بدل رہی ہیں، مگر صورت مورب ایا ہے۔

س۔ مٰدکورہ موجوداتِ خارجیہ کی نوعی صورتیں لیعنی وہ صورتیں جن کی وجہ سے ان موجودات کی نوعیں متعیّن ہوئی ہیں،مثلاً بیانسان، بیفرس، بیآ سان، بیز مین وغیرہ جن کے ذریعہ وہ دوسری انواع سے متاز ہوئی ہیں بیصورِنوعیہ ہیں۔سرسری نظر میں بیجی وکھتی نظر آتی ہیں، مگر حقیقت میں پہنچی غیر مرئی ہیں۔

۴ \_ **مذکوره موجودات کی مخصوص صورتیں ، مثلاً زید کی مخصوص صورت بعنی اس کا ناک نقشه ،** رنگ روپ، قد و قامت وغیرہ، اسی طرح مخصوص گھوڑے کی مخصوص صورت، پیصور شخصیہ ہیں اور یہی در حقیقت دِکھتی ہیں۔

### ہیو لی ،صورتِ جسمیہ اورصورتِ نوعیہ کےا حکام

- ا۔ ہرجیم طبیعی دو جو ہری اجزا سے مرکب ہوتا ہے، جن میں سے ایک دوسرے میں حلول کرتا ہے مجل ہیولی ہے اور حال صورت جسمیہ۔
- ۲۔ ہیولی بھی بھی صورتِ جسمیہ کے بغیر نہیں ہوسکتا، البتہ عقلی طور پر دونوں کو جدا جدا
- س۔ ہیولی ہر وقت کوئی بھی چیز بننے کے لیے تیار رہتا ہے،جیسی صورتِ نوعیہاس میں حلول کرے گی ولیی چیز وجود میں آ جائے گی۔
- ہم۔ صورت ِجسمیہ بھی ہیولی کے بغیر نہیں ہوسکتی ، کیوں کہ وہ ہیولی میں حلول کرنے والی چیز ہے،اس کی تعمیل کرنے والی ہے،اس سے مستقل کوئی چیز نہیں ہے۔
- ۵۔ ہیولی پائے جانے میں اور باقی رہنے میں صورتِ جسمیہ کا محتاج ہے اور صورتِ جسمیہ شکل اختیار کرنے میں ہیولی کی محتاج ہے، وہ ہیولی کے بغیر کوئی شکل اختیار
- ٦ افلاک کا ہیولی ، افلاک کی صورتِ جسمیہ ، افلاک کی صورتِ نوعیہ ، اجسام عضربیہ کا

ہیولیٰ اور ان کی صورتِ جسمیہ، بیرتمام فلاسفہ کے نزدیک ذات کے اعتبار سے حادث ہیں بینی موجد کے محتاح ہیں،مگر زمانہ کے اعتبار سے قدیم ہیں اور متکلمین کے نزدیک سازا جہاں ذات اور زمانہ دونوں اعتباروں سے حادث ( نوپید ) ہے۔

جنوع الا یہ بھوری جسم طبیعی کا وہ جو ہری جزو ہے جس کی طرف اشارہ حید کیا جاسکتا ہے نہ تو ٹرکر، ہواور وہ کسی طرح بھی قابلِ تقسیم نہیں ہے، نہ کاٹ کراس کوتقسیم کیا جاسکتا ہے نہ تو ٹرکر، نہ وہم کی مدد سے اس کوتقسیم کیا جاسکتا ہے نہ عقل کے ذریعہ۔ جزولا پنجزی کو جو ہر فرد، نقطہ جو ہریداور جزو غیر منقسم بھی کہتے ہیں۔ متطمین کے نزدیک بید جزو ثابت ہے اور جسم طبیعی اجزائے غیر منقسمہ سے مرکب ہے اور فلاسفہ اس کو باطل کہتے ہیں۔ ان کے نزدیک جسم طبیعی ہیولی اور صورت جسمیہ سے مرکب ہے، البتہ حکیم ذی مقراطیس اجزائے غیر منقسمہ کا قائل ہے۔ جزولا پنجزی کو انگریزی میں ایٹم (Atom) کہتے ہیں یعنی وہ چھوٹا ذرہ جوکسی بھی طرح تقسیم نہ کیا جاسکتا ہو۔

## تقسيم اورقسمت كابيان

تقسیم کے لغوی معنی ہیں: جزو جزو کرنا، جدا جدا کرنا۔ اور اصطلاحی معنی ہیں: مقسوم میں کثرت پیدا کرنا، یعنی ایک چیز کو کئی چیزیں بنانا۔ پھر قسمت کی دوقشمیں ہیں، قسمتِ خارجی، اور قسمتِ ذہنی۔

ا۔ قسمتِ خارجی: وہ تقسیم ہے جس کے نتیجہ میں خارج میں اجزا وجود میں آئیں۔ پھر قسمت خارجی کی دوشمیں ہیں:قطعی اور کسری۔

قست قطعی: دھار دارآ لہ ہے کاٹ کرکسی چیز کے اجزا بنانا۔

قسمتِ کسری: کسی چیز کوتو ژکریا میاژ کراس کے اجزاالگ الگ کرنا۔

۲۔قسمتِ ذہنی: وہ تقسیم ہے جس کے نتیجہ میں خارج میں اجزا کا وجود نہ ہو،صرف ذہن

طبیعیات کا پہلانن مدتکہ میں اجزا پائے جا کیں۔اس کی بھی دوشمیں ہیں: وہمی اور فرضی۔

تسمتِ وہمی: وہ تقسیم ہے جو قوتِ واہمہ کی مدد سے کی جائے، یہ تقسیم جزئی ہوتی ہے، یعنی کسی معین چیز کی تقسیم ہوتی ہے، جیسے گز بھر کی لکڑی جوسا منے موجود ہواس کو ذہن میں دوآ دھے کرلیا جائے ، پھرآ دھے کے دوآ دھے کیے جا کیں ،اسی طرح ہر آ دھے کے دوآ دھے کیے جا ئیں۔

قسمتِ فرضی: یعنی عقلی تقسیم وہ ہے جوعقل کی مدد سے کی جائے۔ بیقسیم کلی ہوتی ہے، یعنی کسی بھی غیر معین بلکہ غیر موجود چیز کی تقسیم کی جائے، مثلاً گز بھرلکڑی کا تصور تیجیے، پھراس کی مذکورہ طریقہ پرتقتیم تیجیے اور کرتے چلے جائیے، تو بیقسمت فرضی اور عقلی ہے۔

فائدہ: بعض اجسام سخت ہونے کی وجہ سے یا چھوٹے ہونے کی وجہ سے قطع و کسر کو قبول نہیں کرتے ، ہاں قسمتِ وہمیہ کوقبول کرتے ہیں جب کہ وہ محسوس ہوں اور وہم ان کے انقسام إلى هذا الجزء وإلى ذلك الجزء كاحكم كرے، اور بعض اجمام ايسے ہوتے ہیں کہان کا صغر( جھوٹا بن) اس حد تک پہنچ جاتا ہے کہ حس ان کے ادراک سے عاجز ہوتی ہےاوروہم کی دسترس وہاں تک نہیں پہنچتی کہ تسمییے نو بین الأجزاء کر سکے، پس وہال قسمت فرضیہ چلے گی، یعنی عقل حکم کرے گی کہ له نصف، ولنصفه نصف، ولنصفِ نصفه نصف، وهكذا إلى غير النهاية ل

# غیرمتنا ہی حد تک تقسیم ہونے کا کیا مطلب ہے؟

جب غیرمتناہی کا وجود باطل ہے تو غیرمتناہی حد تک تقسیم ہونے کا کیا مطلب ہے؟ نیز محکما کا جوقول ہے کہ'' ہرجسم غیرمتناہی حد تک تقسیم قبول کرسکتا ہے''اسکا مطلب بھی واضح کریں۔

#### جواب

ان دونوں باتوں کا مطلب یہ ہے کہ تقسیم کاعمل کسی حد پر نہ رُکے، جیسے اُعداد غیر متناہی ہیں، یعنی ہرآ خری عدد پر ایک کا اضافہ کیا جائے تو اگلا عدد وجود میں آ جائے گا، مگر جس قدراً عداد عدم سے وجود میں آ نمیں گے وہ متناہی ہوں گے، بالفعل غیر متناہی اُعداد موجود نہیں ہوسکتے، اسی طرح جسم کی تقسیم بھی کسی حد پر رکنہیں سکتی، مگر جواجز اوجود پذیر ہوں گے وہ متناہی ہوں گے، کیوں کہ غیر متناہی کا وجود باطل ہے۔

علاوہ ازیں بیرقاعدہ فلاسفہ کا ہے کہ ہرجسم غیرمتنا ہی حد تک تفشیم قبول کرتا ہے، متکلمین کے اُصول پر بیرقاعدہ ہی باطل ہے۔ان کے نز دیک جسم طبیعی کی تفشیم اجزائے غیرمنقسمہ پر رک جاتی ہے۔

# عالم کے بارے میں حکمائے مشائیہ کا نظریہ

یہ سوال ہر سمجھ دار کے ذہن میں انگڑائی لیتا ہے کہ اس عالَم عناصر میں یہ انقلابات: رات دن، گرمی سردی، ماہ وسال، حیوانات، نباتات، فنا و بقااور آمد ورفت کون پیدا کرتا ہے اور کس طرح پیدا کرتا ہے؟ حکمائے مشّائیہ نے اس سوال کوحل کرنے کے لیے پہلے چند مفروضے وضع کیے ہیں جو درج ذیل ہیں:

ا۔ بیز مین جس پرہم رہتے ہیں تقریباً گول ہے۔اس کے تین چوتھائی پر پانی محیط ہے اور
ایک چوتھائی سے پچھزیادہ حقہ خشک ہے جو تمام بڑی حیوانات کامسکن ہے۔ بیخشگی اور
تری دونوں مل کرایک کرہ بنتا ہے جس پر کرہ ہوامحیط ہے اور کرہ ہوا پر کرہ ناراوراس پر
فلک قبراوراس پر فلک عطار داوراس پر فلک زہرہ اوراس پر فلک مسراوراس پر فلک مرت خلاف اوراس پر فلک جسمانی محیط ہے۔ یہ چارعناصر اور نو افلاک پیاز کے چھلکوں کی طرح نہ بہ تام کر یہ عالم جسمانی

تیار ہوا ہے۔

۲- بیاجسام ارضی (آگ، پانی، ہوا، مٹی) اور اجسام فلکی جو بظاہر طول، عرض اور عمق میں کھیلے ہوئے جواہرات اور وصل وفصل اور جوڑ توڑ کی قابلیت رکھنے والے نظر آتے ہیں، یہی اجسام طبیعیہ ہیں، جو دوا جزائے جو ہر بیر (ہیولی اور صورتِ جسمیہ) سے مرکب ہیں۔ ان تمام اجسام میں جو مطلق طول وعرض وعمق محسوس ہوتا ہے وہ صورتِ جسمیہ کا اثر ہے اور جو جوڑ توڑ کی قابلیت محسوس ہوتی ہے یہ ہیولی کی خاصیت ہے اور ان دونوں اجز اسے جسم طبیعی تیار ہوتا ہے، پھر جسم طبیعی کے ساتھ مخصوص صورتِ نوعیہ (مائیہ، ہوائیہ، ناریہ، ارضیہ اور فلکیہ) ملتی ہے تو جسم مطلق کی انواع وجود میں آتی ہیں اور اس طرح بیاجسام مخصوصہ تین اجز ائے جو ہریہ ہیولی، صورتِ جسمیہ اور صورتِ نوعیہ سے مرکب ہیں۔

۳۔ حکمائے مشّائیہ ماورائے محسوسات کی اُشیانسلیم کرتے ہیں، جیسے واجب الوجود، عقولِ عشرہ، نفوس فلکی وانسانی وحیوانی اور وہ تمام موجودات کا موجداصلی واجب الوجود کو مانتے ہیں، مگر وہ وجو دِ زمانہ کے لیے حرکت ِ فلکی سے پہلے کی موجودات کوتسلیم کرتے ہیں جن کوحادث بالذات اور قدیم بالزمان کہتے ہیں۔

٣- حكمائے مشّائيے نے جبُ انقلابات وحواد ثات ميں اختلافِ فصول كومؤثر پايا اور اختلافِ فصول كومؤثر پايا اور اختلافِ فصول ميں حركات آفتاب وافلاك كومؤثر پايا تو ان كے ذہن ميں بيسوال اجمرا كہ خود حركاتِ آفتاب وافلاك ميں بياختلاف كہاں ہے آتا ہے؟ اس خيال نے ان كو حركاتِ افلاك كى تحقیق كى طرف مائل كيا، انہوں نے رصد گاہيں قائم كيں، وہاں بيھر كر ماہرين فلكيات نے چاند، سورج اور ديگر تاروں اور افلاك كى حركات برغور كيا تو ان كو درج ذيل معلومات حاصل ہوئيں:

اس عالم عناصر کے اوپر سات ایسے اُفلاک ہیں، جن میں صرف ایک ایک تارہ ہے اور ان کے اوپر آٹھوال فلک ِثوابت ہے، جس میں بیسارے تارے جوہم کونظر آتے ہیں جڑے ہوئے ہیں اور سب سے اوپر نوال آسان فلک الافلاک ہے، جس میں کوئی تارہ نہیں ہے۔ افلاک سے جس میں کوئی تارہ نہیں ہے۔ افلاک سبعہ سیارہ مغرب سے مشرق کی طرف دھیمی چال سے حرکت کرتا ہے اور بوجہ فلک الافلاک سب سے تیز چال سے مشرق سے مغرب کی طرف حرکت کرتا ہے اور بوجہ اتصال ماتحت افلاک کو بھی حرکت دیتا ہے۔ یہی حرکاتِ افلاک نظام عالم اور اس کے سارے انقلابات و تغیرات کا اصلی باعث ہیں۔

۵۔ اب بیسوال اٹھتا ہے کہ خود افلاک کا موجد کون ہے؟ اور ان کی مختلف حرکات کا باعث کیا ہے؟ مشائیہ بھی عالم ہستی کا موجد اصلی واجب الوجود (اللہ تعالی) کو مانتے ہیں، مگر ان کا ایک خود ساختہ قانون یہ ہے کہ نواحد حقیق سے واحد ہی صادر ہوسکتا ہے، کینی جوچیز ہر جہت سے ایک ہووہ ایک سے زائد اُشیا کو موجوز ہیں کرسمتی ہاں! کسی چیز میں مختلف جہت موجود ہوں تو وہ مختلف اعتبارات سے مختلف چیزیں موجود کرسکتی ہے۔ واجب تعالیٰ میں چوں کہ وحدا نیت ہے، وہ بے ہمہ ہیں، تعدّد اور تکثر ان کے پاس بھی نہیں پیٹک سکتا، اس لیے وہ ایک ہی چیز کو موجود کرسکتے ہیں۔ اگر ان سے متعدد چیزیں صادر ہوں گی تو ان میں تعد وِ جہات پیدا ہوجائے گا جو وحدا نیت کے سراسر خلاف ہے۔ کہی شبہ معتزلہ کو پیش آیا ہے اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کے لیے صفات ماننے ہی سے انکار کردیا ہے اور صاف انکار کرنے کی بجائے یہ تعبیر اختیار کی ہے کہ صفات باری تعالیٰ کے نہیں مین ہیں، یعنی ذات اور صفات ایک ہی چیز ہیں۔ ذات سے زائد وہ کچھ نہیں ہیں، کیوں کہ صفات کو ذات سے زائد مانا جائے گا تو ان کو قدیم بھی مانا ہوگا، پس تعدّد والہ لازم آئے گا اور تو حید ہاتھ سے جائے گ

حالاں کہ تعدد اس وقت لازم آتا ہے جب صفات ذات سے بالکل مغائر اور علیحدہ چیزیں ہوں، جب کہ صفات کی میشان نہیں ہے، صفات جہاں بھی ہوں گی من وجیؤیر ہوں گی اور مصداق کے ہوں گی اور مصداق کے

الاس ير بحث عقول كے بيان كے خاتمہ ميں آئے گا۔

اعتبار ہے متحد ہوں گی، پھر تعدّدِ اللہ کیوں کر لازم آئے گا؟

الغرض صفات کی وجہ سے ذات میں جواعتباری تعدد پیدا ہوتا ہے فلاسفہ نے اس کو بھی وجوبِ وجود کے منافی سمجھا ہے اور مٰدکورہ قاعدہ گھڑ ڈالا ہے جس کی وجہ سے ثریا تک ان کی عمارت ٹیڑھی ہی چلی گئی ہے، وہ کہتے ہیں کہ

چوں کہ واجب الوجود ہر حیثیت سے واحد ہے، اس لیے وہ بھی عالم ہستی کے بیہ بے شار موجودات بلاواسطة تنها موجود نبيس كرسكتا - اسليه اس في ايجادِ عالم كيليّ وسائط بيدا كيه جن کوعقول کہتے ہیں، جو جواہر مجردہ، غیر مرئی، یا کیزہ اور بےنظیر قوت وند برکی مالک ہیں۔ اور واجب تعالیٰ نے ایجادِ عالم کا سلسلہ اس طرح قائم فرمایا ہے کہ سب سے پہلے واجب تعالیٰ نے عقل اول کو بیدا کیا عقلِ اول میں تین جہتیں تھیں: ایک اس کے فی نفسہ موجود ہونے کی ، دوسری وجوب بالغیر یعنی علّت تامہ سے موجود ہونے کی ، تیسری امکان ذاتی کی تعنی واجب کی طرف احتیاج کی عقل اول نے پہلی جہت سے عقل ثانی کو، دوسری جہت سے فلکُ الا فلاک کے نفس کواور تیسری جہت سے فلکُ الا فلاک کے جسم کو پیدا کیا۔ پھرعقل دوم میں بھی یہی تین جہتیں تھیں، چنانچہ اس نے عقل ٹالث کو، فلک ِثوابت کے نفس کواوراس کے جِرم کو پیدا کیا۔اسی طرح ہرعقل اپنی تین جہتوں سے تین تین چیزیں پیدا کرتی چلی گئی۔ یہاں تک کہ عقل نہم نے عقلِ عاشر،نفسِ فلک قِمراورخود فلک قِمر کو پیدا کردیا، پھرعقل عاشرنے جس کو بوجہ کثر تے اُفعال عقلِ فعال بھی کہتے ہیں چاروں عناصر اوران کے اجزا (ہیولی،صورتِ جسمیہ اورصورتِ نوعیہ ) کو پیدا کیا۔ فلاسفہ عقل عاشر کو مبدأاورمبدأ فیاض بھی کہتے ہیں۔

۲- اب مشّائیہ کے نزدیک واجب الوجود کے علاوہ عالم وجود میں ۱۰عقول، ۹ افلاک، کاعناصر، کل ۲۳ موجودات۔ اور تمام اجسامِ عضری اور فلکی کی ایک صورتِ جسمیہ اور جاروں عناصر کا ایک ہیو لے اور ہر فلک کے لیے ایک نفسِ فلکی، کل نونفوس فلکی۔ اور چاروں عناصر کی چاراور نوافلاک کی نو، کل ۱۳ صورِ نوعیہ، مجموعہ

۱۳۳ جزائے موجودات۔ اور موجودات اور اجزائے موجودات ملا کرکل ۵۶ چیزیں قدیم بالزمان عالم وجود میں آگئیں۔

ے۔اب بیسوال حل کرنے کا وقت آیا کہ عالم عناصر میں بیا نقلابات اور حوادث کون پیدا كرتا ہے؟ مشّائيه بيسوال اس طرح حل كرتے ہيں كەحركات فلكى بمنزله پدراور ہيولائے عضری بمنزلهٔ مادر ہے اور انسان کی طرح افلاک بھی سمجھ دارنفوں رکھتے ہیں اور ان میں حرکت کا شوق وارادہ ہے، چنانچہ جب نفوسِ فلکی نے تحریکات افلاک کی خواہش کی تو نظام فلکی گردش میں آیا اور گردش فلکی سے عالم عناصر میں رات دن ، ماہ وسال اورموسموں كااختلاف ظاہر ہوااوراس سے عضرى ہيولى ميں انقلاب كى صلاحيت پيدا ہوئى۔ چنانچہ جب کسی نئیصورت کے لیےعضری ہیولی کی قابلیت کمال کو پہنچتی ہے توعقلِ فعال ہیو لی پر وہی صورت نوعیہ اتار دیتی ہے جس کی اس میں قابلیت پیدا ہوگئی ہے۔ مثلاً مئی کے مہینہ میں آفتاب کے سرسے نز دیک آنے کی وجہ سے عضری ہیو لی میں گرمی کی قابلیت پیدا ہوئی،جس سے زمین اور ہوا میں گرمی پیدا ہوئی اور گرمی کے اثر سے یا نی بھاپ بن کر ہوا میں اس کے ذریے اڑنے لگے، اور جون کے مہینے میں یہ اجزا کافی مقدار میں جمع ہوکر ہوا کے سرد طبقے میں پہنچے،جن پر وہاں کی سردی نے اتنا اثر کیا کہان میں یانی ہونے کی قابلیت پیدا ہوئی، تو عقل فعال نے ان پر یانی کی صورتِ نوعیہ فیضان کردی،جس سے وہ ہوائی ذر ہے یانی بن کرز مین پر بارش کی شکل میں برسنے لگے۔ اب زمین کی تری سے اس میں سنریات اُ گانے کی قابلیت پیدا ہوئی تو عقلِ فعال نے سنریوں کے تخم سے ان پرسنریات کی صورتِ نوعیہ فیضان کردی۔بس اس طرح یہ نظام ہستی قائم ہوا اور اسی طرح قائم رہے گا اور بیا نقلا باتِ آمد ورفت پیدا ہوئے اور ہوتے

۸۔ عالم ہستی کے بارے میں حکمائے مشّائیہ کے مذکورہ بالانظریات پرغور کیجیے، آپ کو ہر

نظریه اسلامی تعلیمات کے خلاف نظرا کے گا۔ مثلاً:

(الف) مشّائيه ۵۲ فَرُما كے قائل ہيں،ليكن متكلمين ايك خدا كے سواكسي كو قديم نہيں مانتے۔

(ب) مشّائیہ واحد حقیقی کو ایک سے زائد چیزوں کا خالق نہیں مانتے ،لیکن متعلمین اللّٰہ تعالیٰ ہی کو جو واحد حقیقی ہیں ساری چیزوں کا خالق وموجد مانتے ہیں۔

(ح) مشّائیہ عقلِ اول کے سوا باقی ساری کا ئنات کو اللہ تعالیٰ سے مستغنی اور آپس میں ایک دوسرے کی ایجاد کا سبب مانتے ہیں، لیکن متکلمین موجودات کے ایک ذرّہ میں بھی خدا کے سواکسی کے تصرف کوتسلیم نہیں کرتے، وہ کا ئنات کے ہر ذرے کو اس کا محتاج مانتے ہیں۔

(د) مشّائیہ فلکی ہیولی کوخرق والتیام (پھٹنے اور جڑنے) کے قابل نہیں مانے ،لیکن متکلمین روزمرہ اس میں فرشتوں کی آمد ورفت مانتے ہیں، بلکہ خاتم النّبیین ﷺ کے لیےافلاک میں آمد ورفت کے قائل ہیں اور قیامت کے دن سارے نظام فلکی کے ریزہ ریزہ ہوجانے کے بھی قائل ہیں۔

(ه) مشّائیہ کے نزدیک واجب الوجود عقل اول کو پیدا کر کے معطل ہوگیا ہے، لیکن متکلمین کا عقیدہ بیہ کیم ﴿ کُلَّ یَوُم هُوَ فِی شَان ﴾ لاوہ ہوقت کی نہ کی کام میں ہیں) اور ﴿اَلْوَ حُمانُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوٰی ﴾ لاکی رحمت والی ذات عرش پر قائم ہے) یعنی کا ئنات کا سارا نظام اپنے ہاتھ میں لےرکھا ہے۔ ذات عرش پر قائم ہے) یعنی کا ئنات کا سارا نظام اپنے ہاتھ میں لےرکھا ہے۔

9۔ خلاصہ یہ ہے کہ حکمائے مشّائیہ نے حرکاتِ فلکی کو بمنزلۂ پدراور ہیولی عضری کو بمنزلهٔ مادر مان کرمسئلہ حل کرلیا۔ان کے نزدیک دونوں کا ملاپ ہی تخلیقِ کا ئنات کے لیے کافی

تے اعراف:۵۴

ہوجاتا ہے۔اب اللہ تعالیٰ کی کوئی حاجت باقی نہیں رہتی، گرمتکلمین یہ فلفہ مانے کے لیے تیار نہیں ہیں، کیوں کہ اس میں تعلیماتِ اسلامی نیخ و بُن ہے اُ کھڑ جاتی ہیں۔ اس لیے مقائیہ جس ضرورت کے لیے ہیولی کو تسلیم کرتے تھے متکلمین اس کی جگہ اجزائے لاتجزی کو مانے ہیں، بطلانِ ہیولی پر دلائل قائم کرتے ہیں۔ مشائیہ نے جب بیصورتِ حال دیکھی کہ متکلمین اسکے ہیولی کی جگہ اجزائے غیر منقسمہ سے کام لے کر ہیولی کو باطل حال دیکھی کہ متکلمین اسکے ہیولی کی جگہ اجزائے غیر منقسمہ سے کام لے کر ہیولی کو باطل کرتے ہیں تو وہ اجزائے لاتجزی کے بطلان پر دلائل قائم کرنے گے اور اثباتِ ہیولی پر زور دینے گے،اس طرح جانبین سے یہ مسکلہ ایک لامتنا ہی بحث کا سبب بن گیا۔

# جزولا یتجزی کے بطلان کی پہلی دلیل

ہم تین جزواس طرح فرض کرتے ہیں کہ ایک جزود و کے پی میں ہو، اب ہم پوچھتے ہیں کہ درمیانی جزوطرفین کے ملنے سے مافع ہے یا نہیں؟ اگر مافع ہے تو درمیانی جزوبھی تقسیم ہوگیا اور طرفین بھی۔اور وہ اس طرح کہ وسط کے دوطرف ہوں گے ایک طرف ایک جزوسے ملا ہوا ہوگا اور دوسر اطرف دوسرے جزوسے، پس اس درمیانی جزو کے دو حقے ہوگئے لیعنی تقسیم ہوگئے میں تقسیم ہوگئے ہیں تقسیم ہوگئے ، ایمن مقسم ہوگئے ، ایمن کہا ہوئی ، اور ایک فارغ ۔ اور کیوں کہ ان کی بھی دوجہتیں ہوں گی: ایک جہت وسط سے ملی ہوئی ، اور ایک فارغ ۔ اور این میں دوجہتیں نکلنا ہی ان کا تقسیم ہونا ہے۔

اوراگر درمیانی جزوطرفین کے ملنے سے مانع نہیں ہے تو نیج والا جزویا تو کسی ایک میں گھس جائے گایا دونوں میں گھس جائے گا اور بید دونوں امر محال ہیں کیوں کہ بیا جزاجوا ہر ہیں اور جواہر میں تداخل باطل ہے جبیبا کہ آگے آرہا ہے، نیز تداخل کی صورت میں درمیانی جزو درمیانی نہیں رہیں گے اور بیخلاف مفروض درمیانی جزو درمیانی نہیں رہے گا اور طرفین طرفین نہیں رہیں گے اور بیخلاف مفروض ہے، کیوں کہ ہم نے ان کو طرفین اور وسط مان رکھا ہے، لہذا صورت اول ہی مانی ہوگی

لے مستفادازمعین الحکمت

اوراس صورت ميں اجزا كامنقسم ہونا ثابت ہو چكا فَبَطَلَ الجزءُ!

# بطلان جزوکی دوسری دلیل

ہم تین جزواس طرح فرض کرتے ہیں کہ دو جزوباہم ملے ہوئے ہوں اور تیسراان کے سنگھم پررکھا ہوا ہو، اب ہم پوچھتے ہیں کہ اوپر والا جزویٰجو الے دونوں جزوں پر ہے یا ایک پر؟اگرایک پر ہے تو بیخلاف مفروض ہے، کیونکہ ہم نے اسکو دونوں کے سنگھم پررکھا ہے اوراگر دونوں پر ہے تو وہ تقسیم ہوگیا خواہ دونوں پر پوراپورا ہو، یا ایک پر پورا اورایک پر پچھ ہو، کیوں کہ اس کا ایک حصّہ علی مذا الجزء ہوگا اور دوسرا حصّہ علی ذلک الجزء اور یہی عقلی تقسیم ہے، پس معلوم ہوا کہ کوئی جزو غیر منقسم نہیں ہوسکتا۔

### دونوں دلیلوں کا جواب

حضرت اقدس مولانا محمہ قاسم صاحب نانوتوی اللظی آبات نے فدکورہ دونوں دلیلوں کو'' تقریرِ دلپذیر'' میں ردّ فرمادیا ہے کہ ہم پہلی دلیل میں بیش اختیار کرتے ہیں کہ درمیانی جزو طرفین کی ملاقات کے لیے مانع ہے اور دوسری دلیل میں بھی بیش اختیار کرتے ہیں کہ او پروالا جزوین والے دونوں جزوں سے ملاقات کرتا ہے، مگراس سے انقسام لازم نہیں آتا، کیوں کہ'' ملاقات'' ایک نسبت ہے اور ایک چیز کے ساتھ دونسییں کیا ہزاروں نسبتیں لاحق ہوسکتی ہیں۔ دیکھیے ہم اور آپ پورے پورے زمین سے اوپر اور آسان سے نیچ ہیں۔ پھران نسبتوں میں اور کسی کے آگے، کسی کے پیچھے ہیں۔ پھران نسبتوں میں غور کیا جائے تو یہ بات عیاں ہے کہ یہ نسبتیں موجب انقسام نہیں۔ کون نہیں جانتا کہ میں غور کیا جائے تو یہ بات عیاں ہے کہ یہ ہمارا آدھا بدن آسان سے نیچے ہیں۔ ایسا نہیں ہے کہ ہمارا آدھا بدن آسان سے نیچے ہیں۔ ایسا نہیں ہے کہ ہمارا آدھا بدن آسان سے نیچے ہے۔ ایکی بات سوائے آدھا بدن تورکون کہ سکتا ہے۔ اور جب یہ بات ثابت ہوگئ کہ نسبتوں کا تعدد اور کشر ت

طبیعیات کا پہلانن مجین از بھر'' ملاقات''ہی نے کیاتقھیر کی ہے کہ اضافت ہو کر تقاضا انقسام موجبِ انقسام نہیں تو پھر'' ملاقات' ہی نے کیاتقھیر کی ہے کہ اضافت ہو کر تقاضا انقسام

دوسرا جواب: اورییکھی تو ہوسکتا ہے کہ ایک جز و پورا کا پورااس طرف سے بھی ملا ہوا ہواور پورا کا پورا اس طرف ہے بھی ملا ہوا ہواور مراتب اَعداد کی طرح مانع ملا قات ِطرفین ہو اورخود غيرمنقشم ہو، كيوں كەعدد كا ہرمر تبەمرا تب سابقه و لاحقە كوپىلنے بھى نہيں ديتا اور پھر خودمنقسم بھی نہیں ہوتا۔مثلًا یا نچ کا عدد حیار اور چھ کو ملنے نہیں دیتا اور خود پانچ غیرمنقسم ہے، کیوں کہا گریانچ منقسم ہوگا تو کم از کم دوککڑے اس کے ضرور ہوں گے اور جس طرح یانی کےخواہ کتنے ہی ٹکڑے تیجیے وہ یانی ہی کہلا تا ہے، یا پچ کے دونوں ٹکڑوں کو یا پچ یا پچ کہیں گے، پس سلسلۂ اَعداد میں دو پانچ کا ہونالا زم آئے گا جو بداہۂ باطل ہے۔ الحاصل فلاسفه کی اِبطال جزو کی دونوں دلیلیں بس مغالطہ ہی ہیں، للہٰذا ضرور اس بات کا قائل ہونا پڑے گا کہ اجسام طبیعیہ اجزائے غیر منقسمہ سے مرکب ہیں اور وہ اجزا تعداد میں متناہی ہیں اور بقدر تعدادِ اجزااجسام کا انقسام متصور ہے کے

# إثبات ہیولی کی دلیل (بر ہانِ فصل وصل)

حکمائے مشّائیہ کا مذہب میہ ہے کہ ہرجسم طبیعی دو جو ہری اجزا سے مرکب ہوتا ہے، اس طرح کہ ایک جزودوسرے جزومیں حال ہوکر پایا جاتا ہے، اور صورتِ حلول یہ ہوتی ہے کہ جس طرح صفت موصوف کے ساتھ قائم ہوتی ہے، جزو حال بھی محل میں نعت ہو کر قائم ہوتا ہے۔ جزومحل کو ہیولی اور جزو حال کوصورتِ جسمیہ کہتے ہیں۔اب حیار باتیں زېن شين کرلي**ں**۔

ل تقریر دلیذیر:ص ۱۸۵، تلخیص وتو منیح کے ساتھ ۔

طبیعیات کا پہلانن ۱۰ اثبات ہولی کی دلیل ا۔ جسم طبیعی فی نفسہ متصل واحد ہے، یعنی جس طرح وہ متصل نظر آتا ہے نفسُ الامر میں تجھی وہ متصل ہے۔

۲۔ متصل پرانفصال اورمنفصل پراتصال طاری ہوسکتا ہے،مثلاً ایک کٹورے کا پانی دو حصوں میں بانٹا جاسکتا ہےاور دوکٹوروں کا یانی ملا کرایک کیا جاسکتا ہے۔

س۔ متّصل پر جب انفصال طاری ہوگا تو پہلی والی ایک چیزختم ہوجائے گی اور دونئ چیزیں وجود میں آئیں گی، اور جب منفصل پر اتصال طاری ہوگا تو اس کا برعکس ہوگا، یعنی پہلی والی دو چیزیں ختم ہوکرایک نئی چیز وجود میں آئے گی۔

ہ <sub>۔</sub> قابل اوراس کےلوازم کا وجود مقبول کےساتھ ضروری ہے اوریہ بالکل بدیہی بات ہے،مثلاً کپڑا وصف ِسواد قبول کرے تو مقبول (سواد) کے ساتھ قابل ( ثوب ) کا وجود ضروری ہے۔سوادموجود ہواور کپڑ اموجود نہ ہوابیانہیں ہوسکتا۔

اب بر ہان فصل و صِل کی تقریر سنیے: وہ اجسام جوقابلِ انفکاک ہیں، مثلاً آگ، یانی، جس طرح وہ ہمیں متصل واحد نظر آ رہے ہیں ضروری ہے کہ وہ نفسُ الامر میں بھی متصل ہوں، ورنہ حارصورتوں میں سے کوئی ایک صورت ہوگی، یا تو وہ اجسام اجزائے غیر منقسمہ سے یا خط جو ہری سے یاسطح جو ہری سے، یا اجسام سے مرکب ہوں گے، اول تینوں صورتیں اس لیے باطل ہیں کہ اجزائے لاتتجزی، خطِ جو ہری اورسطِ جو ہری باطل ہیں اور چوتھی صورت میں گفتگوان اجزا کے بارے میں شروع کی جائے گی جو کہ اجسام ہیں كه وه متصل واحد بين يانهين؟ اگر وه متصل واحدنهين بين تو و بى مذكوره چاراحمال كلين گے، جن میں سے تین باطل ہوجا ئیں گے اور چوتھی صورت میں گفتگو کا سلسلہ آگے بڑھے گا اور تشکسل لازم آئے گا جو کہ باطل ہے، اس لیے لامحالہ ماننا ہوگا کہ پانی اور آگ فی نفسه متصل واحد ہیں۔

اب جب بھی اس متصلِ واحد پرانفصال طاری ہوگا لینی اس پانی کو دو چارحصوں میں بانٹا

جائے گا تو سوال پیدا ہوگا کہ یہ انفصال کس نے قبول کیا؟ یعنی تقسیم کون ہوا؟ تین ہی احتمال ہن:

ا۔ مقدار یعنی جسم تعلیمی نے انفصال قبول کیا، یعنی وہ بٹ گئی۔

۲۔ صورتِ جسمیہ نے انفصال قبول کیا جس کے لیے مقدار لازم ہے۔

۳۔ کسی تیسری چیز نے انفصال قبول کیا۔

پہلے دونوں احتمال باطل ہیں، کیوں کہ ان دونوں صورتوں میں حالت ِ واحدہ میں اتصال و انفصال کا جمع ہونا لازم آئے گا، کیوں کہ مقدار اور صورت کے لیے اتصال لازم ہے، وہ ان سے جدانہیں ہوسکتا، اب اگر انہی نے انفصال بھی قبول کیا ہے تو اجتماع ضدین لازم آئے گا جو کہ باطل ہے، نیز مقدمۂ چہارم کی رو سے بوقت انفصال، اتصال کا وجود ضروری ہوگا، کیوں کہ اتصال مقدار اور صورت کے لیے لازم ہے اور یہی دونوں انفصال کوقبول کرنے والے ہیں اور قابل اور اس کے لوازم کا مقبول کے ساتھ وجود ضروری ہے، کوقبول اجتماع ضدین لازم آنا ایک قطعی بات ہے۔

غرص اجتماع ضدین لازم آنا ایک طعی بات ہے۔
اور جب پہلے دونوں احتمال باطل ہو گئے تو تیسرا احتمال متعیق ہوگیا کہ انفصال کو قبول کرنے والی چیز مقدار اور صورت کے علاوہ کوئی اور چیز ہے اور وہی ہیولی ہے، جو فی نفسہ نمتصل ہے نہ منفصل، بلکہ وہ اتصال وانفصال میں صورتِ جسمیہ کے تابع ہے۔
اور جب قابلِ تقسیم اجسام طبیعیہ میں ہیولی ثابت ہوگیا تو تمام اجسام میں خواہ وہ قابلِ انفکاک ہوں یا نہ ہوں جیسے افلاک، سب میں ہیولی ثابت ہوگیا، کیوں کہ تمام اجسام طبیعیہ میں صورتِ جسمیہ کا ہونا ایک بدیہی امر ہے اور وہ ہیولی کے بغیر نہیں ہوسکتی، کوئلہ دونوں میں حلول کا تعلق ہے جسکے لیے احتیاج ضروری ہے، حال بھی بھی محل سے مستغنی نہیں ہوسکتی، اسلیے جہاں جہاں جہاں صورتِ جسمیہ ہوگی سب جگہ ہیولی ہوگا اور صورتِ جسمیہ نہیں ہوسکتی، اسلیے جہاں جہاں صورتِ جسمیہ ہوگی سب جگہ ہیولی ہوگا اور صورتِ جسمیہ

تمام اجسام عضربيا وراَجرام فلكيه مين تحقق ہے، لہذا سب جگہ ہيو كي كا ہونا ثابت ہو گيا۔

## برہان کی بنیاد ہی غلط ہے

برہانِ فصل وصل کا یہ مقدمہ کہ'' قابلِ انفکاک اجسام جس طرح متصلِ واحد نظر آرہے ہیں، نفش الامر میں بھی وہ متصل ہیں' متکلمین اس مقدمہ کو تسلیم نہیں کرتے ، ان کی رائے میں اجسام طبیعیہ بظاہر متصل نظر آرہے ہیں، مگر حقیقت میں وہ متصلِ واحد نہیں ہیں، بلکہ اجزائے غیر منقسمہ متنا نہیہ سے مرکب ہیں اور اتصال و انفصال کو یہی اجزائے لا تجزی قبول کرتے ہیں، جیسے گوندھا ہوا آٹا، اجزائے منفصلہ سے مرکب ہے، اگر اس آٹے کو بانٹ دیا جائے تو انفصال کو بھی آٹے کے اجزا ہی قبول کریں گے۔ اس کے لیے کسی ہوگی کو بائٹ دیا جائے کو منرورت نہیں۔ غرض جب بر ہان کی بنیاد ہی قابلِ تسلیم نہیں تو باقی باتیں اور نتیجہ کیوں کر قابلِ تسلیم ہوگا؟

## صورتِ جسمیه اور ہیو کی میں تلازم کا بیان

اب صورتِ جسمیہ اور ہیولی میں تلازم کو سمجھ لینا جا ہیے۔ تلازم بابِ تفاعل کا مصدر ہے، اس کے لیے دونوں جانب سے لزوم ضروری ہے، یعنی صورتِ جسمیہ ہیولی کے بغیر نہیں ہوسکتی اور ہیولی صورت کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ دونوں دعووں کی دلیلیں درج ذیل ہیں:

ا۔ صورتِ جسمیہ ہیولی کے بغیراس لیے نہیں ہوسکتی کہ وہ ہیولی میں حال ہے اور حال جو ہری محل سے مستغنی نہیں ہوسکتا، کیوں کہ حلول کے لیے احتیاج ضروری ہے، اور اگر صورتِ جسمیہ ہیولی میں حلول کیے بغیر بذات خود موجود ہوتو دو حال سے خالی نہیں ہوگی یا تو متناہی ہوگی یا غیر متناہی، غیر متناہی تو اس لیے نہیں ہوسکتی کہ تمام اَجسام اُور تمام ابعاد متناہی ہیں۔ فلاسفہ نے بُعدِ غیر متناہی کو بہت سے دلائل سے باطل کردیا ہے (ابھی آگے متناہی کو بہت سے دلائل سے باطل کردیا ہے (ابھی آگے آپ بر ہانِ طبیق اور بر ہانِ سلمی پڑھیں گے جن سے لامتناہی کو باطل کیا جائے گا)۔

اور متناہی اس لیے نہیں ہوسکتی کہ اس صورت میں صورتِ جسمیہ متشکل (شکل والی) ہوجائے گی، کیوں کہ اس کو ایک یا چندخطوط گھیریں گے اور صورتِ جسمیہ کا متشکل ہونا باطل ہے، کیوں کہ اس کوشکل یا تو اس کی ذات کی وجہ سے حاصل ہوگی یا کسی سبب لازم کی وجہ سے یا کسی سبب عارض کی وجہ سے اور تینوں صورتیں باطل ہیں، اس لیے صورتِ جسمیہ کا متشکل ہونا بھی باطل ہے۔

پہلی دوصور تیں تو اس لیے باطل ہیں کہ ان میں تمام اجسام طبیعیہ کی ایک ہی شکل ہوکررہ جائے گی اور تیسری صورت اس لیے باطل ہے کہ اس صورت میں شکل کا صورت جسمیہ سے جدا ہونا درست ہوگا، کیوں کہ وہ ایک عارضی چیز ہے اور جب ایک شکل زائل ہوکر صورت جسمیہ دوسری شکل اختیار کرے گی تو انفصال پایا جائے گا اور جو بھی چیز انفصال کو قبول کرے وہ ہیولی اور صورت جسمیہ سے مرکب ہوتی ہے، اس لیے خلاف مفروض لازم آئے گا کہ صورت کو ہیولی سے مجرد مانا تھا اور وہ ہیولی کے ساتھ ہوگئ ۔ اور بیخلاف مفروض صورت کو ہیولی سے عاری ماننے کی وجہ سے لازم آیا ہے، پس ثابت ہوا کہ صورت ہیولی سے عاری (خالی) نہیں ہوسکتی۔

۲ اور میولی بھی صورت جسمیہ کے بغیر موجوز نہیں ہوسکتا، کیوں کہ اگر میولی صورت جسمیہ کے بغیر بایا جائے گا تو دو حال سے خالی نہیں ہوگا، یا تو اشار ہُ حسیہ کے قابل ہوگا یا نہیں ہوگا، اور دونوں صور تیں باطل ہیں، پس اس کا بغیر صورت کے پایا جانا بھی باطل ہے۔ اشار ہُ حسیہ کے قابل ہونا تو اس لیے باطل ہے کہ اس صورت میں میولی یا تو قابل تقسیم ہوگا یا نہیں ہوگا، ثانی شق باطل ہے، کیوں کہ جو بھی چیز اشار ہُ حسیہ کے قابل ہوتی ہو وہ ضرور قابل تقسیم ہوتی ہے اور اول صورت بھی باطل ہے، کیوں کہ اس صورت میں یا تو خرور قابل تقسیم ہوگا یا جہتین میں یا تنیوں جہات میں۔ پہلی صورت میں میولی خو ہری اور تیسری صورت میں جو جو ہری اور تیسری صورت میں جو گر جو ہری

اور سطح جوہری کے تو فلاسفہ قائل ہی نہیں ہیں۔ وہ دونوں اسی دلیل سے باطل ہیں جس سے جزولا پیچزی باطل کیا جاتا ہے اور ہیولی جسم بھی نہیں ہوسکتا، ورنہ وہ ہیولی اور صورتِ جسمیہ سے مرکب ہوگا، حالاں کہ ہم نے اس کوصورت سے مجرد مانا تھا۔

اور ہیولی کا اشارہ کھید کے قابل نہ ہونا اس لیے باطل ہے کہ جب اس کے ساتھ صورت طلح گی تو ہیولی تمام اُحیاز (اُمُکِ سَدُنَة) میں ہوگا یا بعض میں یا کسی میں بھی نہیں ہوگا ؟ پہلی اور تیسری صورت میں ترجیح بلا مرج لازم آئے گی، اور تیسری صورت میں ترجیح بلا مرج لازم آئے گی، کیوں کہ جب اس کی نسبت تمام احیاز کی طرف کیساں ہے تو پھر وہ کسی ایک چیز میں کیوں ہے؟

اور جزولا پنجزی والی دلیل خط جو ہری اور سطح جو ہری میں اس طرح جاری ہوگی کہ اگر خطِ جو ہری بالا ستقلال موجود ہوگا تو ہم اس کو دوسطحوں کے درمیان رکھ کر پوچھیں گے کہ وہ دونوں سطحوں کو ملنے سے روکتا ہے یا نہیں؟ نہ روکنا تو باطل ہے، ورنہ خطوط میں تداخل لازم آئے گا، یعنی یہ ماننا پڑے گا کہ دوخطوں کا مجموعہ ایک خط سے بڑا نہیں ہے، حالاں کہ مجموعہ بڑا ہوتا ہے۔ اور مانع بننا بھی باطل ہے، کیوں کہ اس صورت میں نیچ والے خط کے دوطرف نکلیں گے، پس خطعرض (چوڑائی) میں تقسیم ہوجائے گا، حالاں کہ وہ صرف طول میں تقسیم قبول کرتا ہے، اسی طرح ہیولی سطح جو ہری بھی نہیں ہوسکتا، یہ بھی اسی دلیل سے باطل ہے جس سے خطے جو ہری باطل ہوتا ہے۔

ایک شبہ: یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ جب ہیولی اورصورتِ جسمیہ ایک دوسرے کے بغیرنہیں پائے جاسکتے تو ہرایک دوسرے پرموقوف ہوگا اور بیصری دور ہے اور دور باطل ہے۔

جواب یہ ہے کہ تو قف کی جہتیں مختلف ہیں۔ ہیولی تو اپنے پائے جانے میں صورتِ جسمیہ کا مختاج ہے اور صورتِ جسمیہ اپنے شخص (متعین ہونے) میں ہیولی کی مختاج

ہے، کیوں کہ صورت کامتشخص ہونا اس کے متناہی ومتشکل ہونے پر موقوف ہے اور صورت کو تناہی اور تشکل ہونے پر موقوف ہے اور صورت کو تناہی اور تشکل ہیولی کی جہت سے حاصل ہوتا ہے، کیوں کہ صورتِ جسمیہ تو تمام اجسامِ عضریہ اور اجرام فلکیہ کی ایک ہے، اس لیے ہیولی ہی صورتِ جسمیہ کو متنقص ومتعین کرسکتا ہے:

نوٹ: پہلے اِبطال جزولا پنجزی کے دلائل باطل کیے جاچکے ہیں، اس لیے اثباتِ ہیولیٰ کی دلیل کا ردّ ضروری نہیں ہے، کیوں کہ اثباتِ ہیولیٰ کا مدار ابطالِ جزو پر ہے اور جب بنیا د ہی باطل کردی گئی تو اس رِنتمیر ہونے والی عمارت خود بہ خود منہدم ہوجاتی ہے۔

### ابطال لاتناہی کے دلائل

فلاسفہ کے نز دیک کوئی بُعد اور کوئی جسم غیر متناہی نہیں ہوسکتا۔ انہوں نے بُعدِ غیر متناہی کے ابطال پر متعدد دلائل قائم کیے ہیں، ذیل میں ان کی دودلیلیں بیان کی جاتی ہیں:

ا۔ بر ہانِ تطبیق: اگر بُعد غیر متناہی موجود ہوتو ہم اس میں ایک نقطہ فرض کر کے اس سے
ایک خط نکالیں گے جو لا إلی النّہا یہ چلا جائے گا، البتہ یہ خط جانب مبداً میں متناہی ہوگا۔
پھراس خط کے مبداً سے ایک گز-مثال کے طور پر- چھوڑ کر دوسرا نقطہ فرض کریں گے اور
اس میں سے دوسرا خط نکالیں گے جو لا إلی النّہا یہ چلتا رہے گا۔ پہلا خط بڑا ہوگا اور دوسرا
چھوٹا، اس لیے پہلاکل ہوگا اور دوسرا جزو۔

اب ہم دونوں خطوں کے مبدئین سے تطبیق دینا شروع کریں گے، یعنی دونوں کو باہم ملائیں گے اس طرح کہ بڑے خط میں ایک گزیر۔ مثال کے طور پر۔ ایک نشان لگائیں گے اور چھوٹے خط میں بھی اسنے ہی فاصلہ پرنشان لگائیں گے اور کہیں گے کہ بیاس کے برابر ہوگیا۔اسی طرح آ گے ایک ایک گزیر دونوں خطوں میں نشان لگاتے جا ئیں گے اور دونوں میں تطبیق دیتے جائیں گے۔ اب سی طیق یا تو چلتی ہی رہے گی تو دونوں خطوں کا برابر ہونا لازم آئے گا اور کل اور جزو مساوی ہوجا کیں گے جو بداہة ً باطل ہے، یا کسی جگہ تطبیق رُک جائے گی اور چھوٹا خطختم ہوجائے گا تو وہ منتہی ہوجائے گا۔اب دیکھنا میہ ہوجائے گا۔اب دیکھنا میہ ہو کہ بڑا خط اس سے کتنا بڑا ہے؟ اور کس جانب میں بڑا ہے؟ ظاہر ہے کہ مبدأ کی جانب میں بڑا نہیں ہوسکتی، ورنہ مبداً ،مبداً نہیں رہے گا اور درمیان میں بھی زیادتی نہیں ہوسکتی، کیوں کہ اوساط منظم ہیں اس لیے لامحالہ انتہا کی جانب میں زیادتی ماننی ہوگی۔

اب سوال یہ ہے کہ کتنا زائد ہے؟ ظاہر ہے کہ اتنا ہی زائد ہے جتنا جانبِ مبدأ میں چھوٹا خط اس سے کم ہے، یعنی ایک گز اور چھوٹا خط متنا ہی ہو چکا ہے۔ پس قاعدہ جاری ہوگا کہ ''جو چیز متنا ہی پر بقدر تنا ہی زائد ہووہ متنا ہی ہوتی ہے'' پس بڑا خط بھی متنا ہی ہوگیا۔

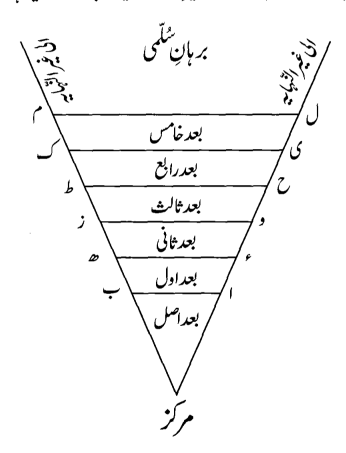
۲۔ بر ہانِ سلمی: کو بیچنے کے لیے تین باتیں ذہن شین کرلیں:

ا۔ایک معین نقطہ سے ایسے دوغیر متنا ہی امتداد نکل سکتے ہیں، جن کے درمیان بُعد ( دوری ) برابر بڑھتار ہے۔

۲۔ پنچے والے تمام اُبعاد اوپر والے بُعد میں ضرور ہوں گے، ورنہ اس کا اوپر ہونا غلط ہوجائے گا۔

سا۔اوپروالا ہر بُعدینچوالے اُبعاد کے مجموعہ پراور مزیدایک متناہی بُعد پرمشمل ہوگا۔
اب بر ہانِ سلمی کی تقریر سنیے:اگر کوئی جسم یا بُعد غیر متناہی ہوگا تو ہم اس میں ایک نقطہ فرض
کریں گے، پھر اس سے دو خطمت قیم ایک نہج پر شکل مثلث کے دو زاویوں کی طرح
نکالیں گے جوغیر متناہی حد تک چلے جا ئیں گے۔ یہ خطوط جوں جوں آگے بڑھیں گے
ان کے درمیان کا بُعد بھی بڑھتا جائے گا۔ پھر ہم مرکز کی طرف سے دونوں خطوں میں
ایک ایک گزے فاصلہ پر نقطے لگا ئیں گے اور ان نقطوں کو ایک خط کے ذریعہ ملائیں گے تو

کامل شکل مثلث بن جائے گی اور ہم اس کا نام بُعدِ اصل رکھیں گے، پھر آ گے اسی طرح ایک ایک گزیرِ نقطے فرض کر کے ان کوخطوط سے جوڑتے جائیں گے اور بالتر تیب بُعدِ اول، بُعدِ ثانی ....الخ نام رکھیں گے، توسیڑھی نماشکل تیار ہوجائے گی جویہ ہے:



اب سوال یہ ہے کہ ان دونوں خطوں کے درمیان جو کشادگی ہے وہ متناہی ہے یا غیر متناہی؟ متناہی تو ہونہیں سکتی کیوں کہ دونوں خط لا إلی النّہا یہ جارہے ہیں، پھر فرجہ متناہی کیسے ہوسکتا ہے؟ اور وہ فرجہ غیر متناہی بھی نہیں ہوسکتا، کیوں کہ وہ محصور بین الحاصرین ہے اور فلسفہ کامسلمہ قاعدہ ہے کہ''جو چیڑمحصور بین الحاصرین ہو وہ متناہی ہوتی ہے۔'' نیزیہ بھی قاعدہ ہے کہ''اگر متناہی پر زیادتی بفذر تناہی ہوتو وہ متناہی ہوتی ہے۔'' غرض بُعد کو متناہی ماننا ضروری ہے اور بیہ خلاف ِمفروض ہے اور بیہ خلاف ِمفروض لازم آیا ہے بُعد کو غیر متناہی ماننے سے، پس بُعد کاغیر متناہی مانناہی باطل ہوا۔

نوٹ برہانِ تطبیق صرف جانبِ طول میں اور برہانِ سلمی طول اور عرض دونوں جانبوں میں عدم تناہی کو باطل کرتی ہے۔

نوٹ: ابطالِ لا تناہی کے اور بھی دلائل ہیں، جیسے بر ہانِ تضعیف، بر ہانِ مسامنت وغیرہ، جو بڑی کتابوں میں مٰدکور ہیں۔اس رسالہ میں صرف دوہی پراکتفا کیا گیا ہے۔

### دلائل نہیں، بس مغالطے!

ابطالِ لا تناہی کے تمام دلائل بس مغالطے ہیں۔حضرت مولا نا محمد قاسم صاحب نا نوتوی ﷺ فیضی فی نے'' تقریر دلپذیر'' میں اِن تمام دلائل کا کچاچٹھا کھول دیا ہے۔ہم یہاں صرف تین باتیں نقل کرتے ہیں:

ا۔ تناہی مفہوم مقید ہے اور لا تناہی مطلق اور ہر مقید کے لیے مطلق ضروری ہے، کیوں کہ مطلق میں قید بڑھانے سے مقید بنتا ہے، اگر مطلق نہ ہوتو مقید موجود نہیں ہوسکتا۔ اور جب سب لوگ متناہی اور تناہی کوموجود مانتے ہیں تو اس کا وجود غیر متناہی اور لا تناہی کے وجود کے بغیر کیسے ہوسکتا ہے؟ اگر لا تناہی کو باطل کیا جائے گا تو وہی باطل نہیں ہوگا، بلکہ اس کے ساتھ متناہی اور تناہی بھی باطل ہوجا ئیں گے۔

۲۔ برہانِ تطبیق میں جو دوسلسلوں کے مبداُوں میں ایک گز کا تفاوت فرض کر کے دوسری جانب دونوں کو غیر متناہی مانا گیا ہے اور پھر ذہن میں تطبیق دینی شروع کی گئی ہے ،اس سے لا تناہی کو پچھ مصرت نہیں ، کیول کہ تطبیق ایک وہنی حرکت ہے اور حرکت کے لیے زمانہ درکار ہے اور زمانۂ متناہی میں غیر متناہی مسافت پر بتامہا حرکت متصور نہیں جو تمام

غیر متناہی سلسلہ کی تطبیق کرجائیں، اور جانبِ غیر متناہی میں کی بیشی ٹکالیں۔اس لیے بیہ کمی بیشی مبدأ کی طرف ہی رہے گی، دوسری طرف بوجہ لا تناہی گویا مساوات ہی رہے گی، بس مبدأ کی طرف سے ایک سلسلہ کم ایک زیادہ ہوجائے گا اور اس میں کوئی خرابی نہیں، کیول کہ إدهر تو ان کومتناہی مان ہی رکھا ہے۔

- برہانِ سلمی میں یہ کہنا سیح ہے کہ غیر متناہی متناہی ساقوں کے درمیان محصور نہیں ہوسکتا، ورنداس کا متناہی ہونا لازم آئے گا، لیکن اگر حاصر بھی غیر متناہی ہوں تو اس کے بطلان کی کیا دلیل ہے؟ جیسے بُعدِ متناہی میں تو اجزائے غیر منقسمہ غیر متناہی ہیں آسکتے، گر بُعدِ غیر متناہی میں اجزائے غیر متناہی اور محضوع نہیں، اسی طرح ظرف متناہی میں مظر وف غیر متناہی آسکتا مگر ظرف غیر متناہی میں مظر وف بھی غیر متناہی آسکتا مگر ظرف غیر متناہی ہیں مظر وف بھی غیر متناہی آسکتا ہم حصے کہ متناہی، حاصرِ غیر متناہی نہیں ہوسکتا، مگر غیر متناہی اگر حاصرِ غیر متناہی ہوسکتا، مگر غیر متناہی اگر خیر متناہی ہوسکتا، مگر غیر متناہی ہوسکتا ہم حاصرِ غیر متناہی ہوسکتا ہم حاصر غیر متناہی ہوسکتا ہم حاصر غیر متناہی ہم حاصر متناہی ہم حاصر خیر متناہ ہم حاصر خیر متناہ ہم حاصر خیر متناہ متناہ متناہ ہم حاصر خیر متناہ ہ

### صورت ِنوعیه کابیان

پہلے یہ بات معلوم ہو پچل ہے کہ مطلق جسم ہیولی اور صورتِ جسمیہ سے مرکب ہے اور اجسام طبیعیہ کی مختلف انواع مثلاً آگ، پانی وغیرہ کی تشکیل میں ان دوجو ہری اجزا کے ساتھ ایک اور چیز بھی شامل ہے جس کا نام صورتِ نوعیہ ہے۔ یہ صورت آ ٹارِ خاصہ کا سب بنتی ہے، مثلاً آگ کا جلانا، پانی کا بجھانا، جسم کاکسی خاص چیز میں ہونا وغیرہ۔ اور صورتِ نوعیہ کے ثبوت کی دلیل ہے ہے کہ اجسام طبیعیہ، آ ٹار، مقادیر، اُشکال، اُحیاز اور کیفیات کے اعتبار سے بداہہ مختلف ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اس اختلاف کا سب کیا کوئی سب کیا تو ہوئی اس اختلاف کا سب ہو، یا صورتِ جسمیہ، یا کوئی اور چیز۔ ہیوئی تو باعث نہیں ہوسکتا۔ پھر اور چیز۔ ہیوئی تو باعث نہیں ہوسکتا، کیوں کہ وہ قابل ہے اس لیے فاعل نہیں ہوسکتا۔ پھر اور چیز۔ ہیوئی تو باعث نہیں ہوسکتا۔ پھر اور چیز۔ ہیوئی ایک ہوں کہ وہ آ ٹارِ مختلفہ کا سب کیوں کر ہوسکتا ہے؟

اسی طرح صورتِ جسمیہ بھی باعث نہیں ہوسکتی، ورنہ لازم آئے گا کہ تمام عالم کے آثار و
اشکال اور مقادیر واحیاز ایک ہی ہوں، کیوں کہ تمام اجرام واجسام کی صورتِ جسمیہ ایک
ہے، اس لیے لامحالہ ماننا ہوگا کہ جسم میں ہیولی اور صورتِ جسمیہ کے علاوہ کوئی اور جزوبھی
ہے جواجسام کے تنوع کا سبب ہے، وہی جزوصورتِ نوعیہ ہے اور وہ ہیولی میں حال ہے،
اس لیے ہیولی کی محتاج ہے اور ہیولی تنوع میں اس صورت کا محتاج ہے اور یہ سورت بھی
جو ہرہے، کیوں کہ جس حال کی طرف محل محتاج ہوتا ہے وہ حال حالی جو ہری ہوتا ہے۔

#### مقولات كابيان

مَـقُوُ لَةٌ كَلغوىمعنى ہيں: بولى ہوئى بات،اوراصطلاحىمعنى ہيں: وہ چيز جوکسى دوسرى چيز رِمحول ہو، یعنی اس کودوسری چیز کے لیے ثابت کیا جائے، جیسے: زیلہ قائم میں قبائم زید پرمحمول ہے، اورمقولا تِعشرہ کومقولات اس لیے کہتے ہیں کہ وہ اجناسِ عالیہ ہیں $^ot$ اور کلی ہیں اور اپنے ماتحت پرمحمول ہوتے ہیں، یعنی دنیا میں جو بھی چیز موجود ہوگی اس پر ان دس مقولات میں ہے کسی ایک کاحمل واطلاق ضروری ہوگا، یا تو وہ جو ہر ہوگی یا عرض ل جنس عام مفہوم کو کہتے ہیں، جیسے حیوان ایک عام مفہوم ہے جوانسان ،فرس ، بقر ،غنم وغیرہ بے شارانواع کوشامل ہے اور اس کا مقابل غیر حیوان ہے۔ پھر اس ہے اوپر جسم نامی عام مفہوم ہے جوحیوان اور غیر حیوان کوشامل ہے اور اس کا مقابل جہم غیر نامی ہے۔ پھراس ہےاو پرجسم مطلق عام مفہوم ہے جوجسم نامی اور غیر نامی کوشامل ہےاوراس کا مقابل غیرجسم ہے۔ پھراس سے اوپر جو ہر عام مفہوم ہے جوجسم اور غیرجسم کوشامل ہے اور اس کا مقابل عرض ہے۔ فلاسفہ کے نزدیک بس یہی آخری مفاہیم ہیں، ان سے او پر کوئی ایسا عام مفہوم نہیں ہے جو جو ہر اور عرض دونوں کو شامل مو، اس لیے انہی کو اجناسِ عالیہ کہتے ہیں۔ گر حضرت مولا نامحد قاسم صاحب نانوتو ی وَرُ اَشْنَ فَ اِن وارالعلوم دیو بندنے اس سے اختلاف فرمایا ہے اور ارشاد فرمایا ہے کہ جو ہر وعرض سے او پر بھی عام منہوم ہے جو دونوں کو شامل ہے اور وہ وجود ہے جو تمام مخلوقات کوشامل ہے، اس کی دونشمیں جو ہر وعرض ہیں اور وجود کا مقابل عدم ہے، پس اجناس عالیہ جو ہروعرض نہ ہوئے بلکہ وجود وعدم ہوئے۔'' تقریرِ دلپذیز'' میں متعدد جگہ حضرت نے اس مسئلہ کومتح اور مدل کیا ہے۔

طبیعیات کا پہلانن <u>اک جوہر کے احکام</u> کی کوئی قشم ہوگی ، جیسے زمین جوہر ہے ، أعداد کم منفصل ہیں اور کھڑا ہونا اور بیٹھنا وغیرہ

مقولے دس ہیں، ایک جو ہراورنوعرض، یعنی کم، کیف، أین، متی، إضافة، مِلك، وضع، فعل اور انفعال.

جوہر: وہمکن ہے جو کل کے بغیر موجود ہو سکے، یعنی وہ کسی ایسے کل کا محتاج نہ ہو جواس کو موجود کرے، جیسے کپڑا، کتاب،قلم وغیرہ بے شار چیزیں اسی شان کی ہیں،اس لیے بیہ سب جواہر ہیں۔ اور جوہر بذاتِ خود متمکن ہوتا ہے، یعنی وہ اپنے تحیّر میں کسی کے تابع

پھر جو ہر کی دونشمیں ہیں: مادّی اور غیر مادّی (روحانی)\_

جو ہرِ مادٌ ی: (جو ہر غیر مفارق عن المادّة) وہ جو ہر ہے جو مادّی ہو، یہ تین ہیں: ہیولی، صورتِ جسميه اورجسم طبيعي (صورتِ نوعيه ) \_

جو ہرِ غیر ماؤی: (جو ہرمفارق عن المادّة) وہ جو ہر ہے جو غیر مادّی ہو، بیدو ہیں:نفس

نفس غیر مادّی جو ہر ہے،اس کا جسم سے مذبیراورتصرف کاتعلّق ہوتا ہے، یعنی وہ جسم کو پروان چڑھا تا ہے،اس کو گلنے سڑنے سے اور بگڑنے سے محفوظ رکھتا ہے اور وہ جسم میں اپنے آرڈر نافذ کرتا ہے۔اورعقل بھی غیر مادّی جو ہر ہے،اس کاجسم سے تدبیر وانتظام کاتعلّق نہیں ہوتا، بلکہ تا ثیر کاتعلّق ہوتا ہے، یعنی عقل صرف جسم پراٹر انداز ہوتی ہے۔

### جوہر کے احکام

ا۔ جوہر دیر تک باقی رہ سکتا ہے، بلکہ اس کا وجود اسکے ختم ہونے کے زمانہ تک مسلسل رہ

۲۔ جواہر میں تداخل نہیں ہوسکتا ،البتہ حلول ہوسکتا ہے۔اورا یک رائے یہ ہے کہ جو ہراگر غیر مقداری ہوجیسے بُعدِ مجر دتو اس میں تداخل ہوسکتا ہے۔

سا۔ جو ہر یکدم نیست سے ہست ہوتا ہے اور معدوم بھی اسی طرح ہوجا تا ہے، نیز اس کا کچھ حصّہ بھی معدوم ہوسکتا ہے۔

۳- جو ہراگر مادی ہوتو اسکی طرف اشارہ حسیہ کیا جاسکتا ہے کہ وہ یہاں ہے یا وہاں ہے۔ عرض: وہ ممکن ہے جوکسی محل میں پایا جائے، یعنی وہ پائے جانے میں، باقی رہنے میں اور متمکن ہونے میں کسی ایسے کی کامحتاج ہو جو اسکوسہارا دے، عرض بذات خود اشارہ کسیہ کے قابل نہیں ہوتا، البتہ بالعرض (جبعاً) اس کی طرف اشارہ کیا جاسکتا ہے، جیسے کپڑے کی سیاہی اور سفیدی اسی شان کی چیزیں ہیں کہ وہ نہ تو کپڑے کے بغیر پائی جاسکتی ہیں، نہ باقی رہ سکتی ہیں، نہ ان کی طرف مشقلاً اشارہ کیا جاسکتا ہے، البتہ کپڑے کی تبعیت میں مشار الیہ بن سکتی ہیں، اسی لیے یہ اعراض ہیں۔

اعراض نو ہیں جو درج ذیل ہیں:

ا۔ کم: وہ عرض ہے جو بذاتِ خود قابلِ تقسیم ہو، یعنی اس میں اجز ااور حقے فرض کیے جاسکتے ہوں۔ پھر کم کی دونشمیں ہیں: کم متصل اور کم منفصل۔

کم متصل: وہ کم ہے جس کے اجزائے مفروضہ کے درمیان کوئی حدِمشترک ہو، مثلاً کسی خط کو دو برابریا کم وبیش حصول میں تقسیم کریں تو بھی میں نقطہ حدِمشترک ہوگا جوایک حصّہ کا منتهی ہوگا اور دوسرے کا مبدأ۔ کم متصل دو چیزیں ہیں: ا۔مقدار ۲۔ زمانہ۔

مقدار: وہ کم متصل ہے جس کے اجزاا یک ساتھ موجود ہوں۔الیی چیزیں تین ہیں: خطِعرضی، سطِ عرضی اورجسم تعلیمی۔

زمانہ: وہ کم متصل ہے جس کے اجزاایک ساتھ موجود نہ ہوں۔ زمانہ کے سب اجزا

ایک ساتھ موجود اس لیے نہیں ہوتے کہ زمانہ ماضی تو گزر چکا اور مستقبل ابھی آیا نہیں ،البتہ حال موجود ہے ،گر اس میں بھی اختلاف ہے کہ وہ موجودِ حقیقی ہے یاامرِ موہوم ۔ اور زمانہ کم متصل اس لیے ہے کہ ماضی اور مستقبل کے درمیان آن حدِّ مشترک ہے ، جیسے خط کے اجزا کے درمیان نقطہ حدِ مشترک ہے۔

کم منفصل: وہ کم ہے جس کے اجزائے مفروضہ کے درمیان کوئی حدّ مشترک نہ ہو۔ کم منفصل صرف اعداد (گنتی) ہیں۔ دس کو دو برابر حصوں میں تقسیم کریں تو دو پانچ وجود میں آئیں گے اوران کے درمیان کوئی حدّ مشترک نہ ہوگا۔ پہلانصف پورے پانچ پرختم ہوگا اور دوسرانصف چھ سے شروع ہوگا، بیچ میں کچھ نہ ہوگا۔

۲۔ کیف: وہ عرض ہے جو بذاتِ خود نہ تو تقسیم کو جاہے نہ نسبت کو، جیسے شہد کی مٹھاس، کتابت کا ملکہ وغیرہ۔

فوائدِ قيود: پہلی قيد ہے'' کم' نکل گيا، کيوں کہ وہ بالذات تقسيم کو چاہتا ہے اور دوسری قيد ہے۔ عرض کے باتی مقولے نکل گئے، کيوں کہ وہ سب نسبت کو چاہتے ہيں، مثلاً اضافت، جيسے اُبوت (باپ ہونا) باپ کی طرف نسبت کو چاہتا ہے، اور متی کسی زمانہ میں کسی چیز کے حاصل ہونے کی نسبت کو مقتضی ہے اور''لذاتہ'' کی قيداس ليے لگائی ہے کہ جو کيف بالذات تو تقسيم کونہيں چاہتا، مگر کل کے واسطہ سے منقسم ہوتا ہے، یعنی بالعرض تقسيم کو قبول کرتا ہے، وہ کيف تعريف سے خارج نہ ہوجائے۔

## پهرکيف کي چارقشميں ہيں:

ا۔ وہ کیفیت جس کا حواسِ ظاہرہ سے ادراک کیا جاسکے، جیسے شہد کی مٹھاس اور سمندر کے پانی کا کھارا بن (بید دو مثالیس انفعالیت بعنی کیفیت ِ راسخہ کی ہیں جو جلدی ختم نہیں ہوتی ) اور خوف زدہ کے چہرے کی زردی اور شرمندہ کے چہرے کی سرخی (بیہ دومثالیس انفعال بعنی کیفیت ِغیررا سخہ کی ہیں جوجلدی سے ختم ہوجاتی ہے )۔

٢\_نفساني كيفيت ليعني حال اورملكه\_

حال: وہ کیفیت ہے جو جلد ختم ہوجائے، جیسے کتابت ابتدائی مرحلہ میں، اگراس کی مزادلت چھوٹ جائے تو وہ کیفیت ختم ہوجائے گی اور کا تب فن بھول جائے گا۔

ملکہ: وہ کیفیت ہے جو جلد ختم نہ ہواوریہ بات اس وقت حاصل ہوتی ہے جب کوئی کام بار بار کیا جائے اور نفس اس کا مشّاق اور خوگر ہوجائے، جیسے کتابت فن میں مہارت پیدا ہونے کے بعد ملکہ بن جاتی ہے۔

س۔ وہ کیفیتیں جو یا تو کم متصل کیساتھ خاص ہوں، جیسے شکل کا مثلث یا مربع ہونا، یا کم منفصل کے ساتھ خاص ہوں جیسے عدد کا جفت، طاق،مساوی یا زیادہ ہونا۔

شكل مثلث: تين ضلعول والى شكل: 🛆

شكل مربع: جارضلعول والى شكل:

ضلع:وہ خط جوشکل مثلث ومربع وغیرہ کو گھیر تاہے۔

۴ \_ استعدادی کیفیتیں، یعنی وہ طاقت اور کمزوری جوانسان وغیرہ میں پیدا ہوتی ہے۔

س۔ اَین: وہ عرض ہے جو کسی جسم کو کسی مکان میں ہونے کی وجہ سے حاصل ہوتا ہے، مثلاً آدمی کا مسجد میں ہونا، درسگاہ میں ہونا، گھر میں ہونا وغیرہ اور اس حالت کے بارے میں اَین (کہاں) سے سوال کیا جاتا ہے، جیسے آئینَ زید گئ زید کہاں ہے؟ جواب: مسجد میں ہے یا گھر میں ہے وغیرہ۔

۴۔ متیٰ: وہ عرض ہے جو کسی جسم کو کسی معین زمانہ میں ہونے کی وجہ سے حاصل ہوتا ہے، مثلاً مسافر کا جمعہ کو آنا، اور اس حالت کے بارے میں متی (کب) سے سوال کیا جاتا ہے، جیسے متلٰی یَقُدَمُ زُیْدُ؟ زید کب آئے گا؟ جواب: جمعہ کو۔ وضاحت: بعض باتیں ایسی ہوتی ہیں کہ ان کا سمجھنا دو کے سمجھنے پر موتوف ہوتا ہے، وہ باتیں ازقتم اضافت ونسبت کہلاتی ہیں، مثلاً فوقیت، تحسیت ، اُبوّت، بُنوّت، ملاقات، القسال، انفصال، محبّت، عداوت، زوجیت، اُخوّت وغیرہ، اس قتم کے مضامین ہیں کہ جب تک اور دو جب تک اور دو جب تک اور دو جبروں کا وجود نہ مانا جائے ان کا وجود نہیں ہوسکتا اور جب تک اور دو چیزوں کا قصور نہ کیا جائے ہے ہیں کا تصور نہیں ہوسکتا ۔ فوقیت کو سمجھنے کے لیے چیزوں کا تصور نہیں ہوسکتا ۔ فوقیت کو سمجھنے کے لیے ایک وہ چیز چاہیے جس کو اوپر کہہ سکیں، ایک وہ چیز چاہیے جس کی نسبت اس کو اوپر کہہ سکیں، علی ہذا القیاس تحسیت کو سمجھیے ۔ اسی طرح ابوت کو سمجھنے کے لیے اوّل وہ شخص چاہیے جس کو باپ کہیں، دوسرا وہ شخص چاہیے جس کی نسبت اس کو باپ کہیں، یعنی اس کا بیٹا، علی ہذا القیاس بنوت کو سمجھیے ۔ ایسے ہی ملاقات کے لیے بھی دو چیزوں کی ضرورت ہے: ایک تو القیاس بنوت کو سمجھیے ۔ ایسے ہی ملاقات کے لیے بھی دو چیزوں کی ضرورت ہے: ایک تو القیاس بنوت کو سمجھے ۔ ایسے ہی ملاقات کی جائے گ

۲۔ مِلک: وہ حالت ہے جوجسم کواس وقت حاصل ہوتی ہے جب کوئی چیز اس کا احاطہ کرے اور وہ حالت جسم کے ساتھ منتقل بھی ہو، جیسے بگڑی باندھنے سے اور کرتا پہننے سے حاصل ہونے والی حالت ۔ اور احاطہ کرنے والی چیز فطری بھی ہوسکتی ہے، جیسے حیوان کی کھال، اور غیر فطری بھی ہوسکتی ہے، جیسے کھال، اور غیر فطری بھی ہوسکتی ہے، جیسے کہ اما چوڑا کپڑا جوسارے بدن کو ڈھانپ لے، اورجسم کے کچھ حصّہ کا احاطہ بھی کرسکتی ہے جیسے انگوٹی انگل کے کچھ حصّہ کا احاطہ بھی کرسکتی ہے جیسے انگوٹی انگل کے کچھ حصّہ کا احاطہ کرتی ہے۔ غرض میسب ہی صورتیں مِلک ہیں۔

ك تقرير دليذ برمع تلخيص وتوضيح بص٣٦٣

طبعیات کا پہلانن کے تقابل کا بیان نوٹ: اُین میں بھی مکان جسم کا احاطہ کرتا ہے، مگر وہ جسم کے ساتھ منتقل نہیں ہوتا اس لیے وہ ملک سے خارج ہو گیا۔

ے۔ وضع: وہ حالت ہے جو کسی چیز کوخوداس کے اجزا کی نسبت سے اور اُمورِ خارجیہ کی نسبت سے حاصل ہوتی ہے، جیسے کھڑا ہونااور بیٹھنا۔

وضاحت وضع میں دو چیزیں دیکھی جاتی ہیں: ایک خود چیز کے اجزا کی باہمی نسبت، یعنی اجزا کا ایک دوسرے سے قریب ہونا، بعید ہونا، محاذات میں ہونا یا پڑوس میں ہونا وغیرہ دوسری اُمورِخارجه سے اجزا کی نسبت، مثلاً اُعضا کا آسان یا حجبت کی طرف ہونا یا زمین کی طرف ہونا۔ دیکھیے کھڑے ہونے میں سر، ٹانگوں سے دور ہوجاتا ہے اور حجت اور آسان سے قریب ہوجاتا ہے۔ اور بیٹھنے کی صورت میں اس کے برعکس ہوتا ہے اس کو وضع کہتے ہیں۔

۸ فعل: وہ حالت ہے جو کسی چیز کو دوسری چیز میں اثر انداز ہوتے وقت پیش آتی ہے، جیسے مارنے والے کو مارتے وقت اور کاشنے والی چیز کو کاشنے وقت اور گرم کرنے والی چیز کوگرم کرتے وقت جوتا نیری حالت پیش آتی ہے اس کا نام فعل ہے۔

۹۔ انفعال: وہ حالت ہے جوکسی چیز کو دوسری چیز سے اثر قبول کرتے وقت پیش آتی ہے، جیسے مصروب کومصروبیت کی حالت میں ،اور کٹنے والی چیز کو کٹتے وقت اور گرم ہونے والی چیز کوگرم ہونے کی حالت میں جو تأثری حالت عارض ہوتی ہے اس کا نام انفعال ہے۔

# تقابل كابيان

تقابل، تخالف اور مقابله مترادف الفاظ میں اور ان کے معنی میں: دو چیزوں کا ایسا ہونا کہ ا یک وفت میں، ایک محل میں، ایک جہت سے دونوں کا اجتماع محال ہو، جیسے سیاہی اور سفیدی، البنته مختلف جہتوں سے اجتماع ہوسکتا ہے، جیسے زید میں کسی کے اعتبار سے ابوت

ہواور کسی کے اعتبار سے بنوت ہوتو بید درست ہے۔

تقابل کی حیارتشمیں ہیں:

ا۔ تقابلِ تضاد : یہ ہے کہ متقابلین وجودی ہوں اوران میں سے ایک کاسمجھنا دوسرے پر
ا۔ تقابلِ تضاد: یہ ہے کہ متقابلین وجودی ہوں اوران میں سے ایک کاسمجھنا دوسرے پر
موقوف نہ ہو، جیسے: سیابی اور سفیدی، گرمی اور سردی۔ اور وجودی کا مطلب یہاں یہ ہے
کہ فقی اس کے مفہوم کا جزونہ ہو، خواہ وہ خارج میں موجود ہویا نہ ہو، پس وجودی اور موجود
میں عام خاص مطلق کی نسبت ہے۔ موجود خاص ہے اور وجودی عام ہے، جیسے خلا، عنقا
پرندہ اور شریک الباری وجودی چیزیں ہیں ، کیوں کہ حرف نفی ان کے مفہوم کا جزونہیں

ہے، گریہ چیزیں موجود نہیں ہیں۔ اور جمع نہ ہوسکنے کا مطلب یہ ہے کہ عقل ان کے اجتماع کو درست قرار نہ دے۔ نفسُ الامر میں اجتماع کا محال ہونا مراد نہیں ہے، کیوں کہ دو با تیں بھی ایسی ہوتی ہیں کہ نفسُ الامر میں وہ ایک ساتھ جمع نہیں ہوسکتیں جیسے علم اور موت، مگر ان دونوں میں کوئی تقابل نہیں ہوتا، کیوں کہ عقل ان کے اجتماع کو نادرست قرار نہیں دیتی۔

۲۔ تقابلِ تضایف: یہ ہے کہ متقابلین وجودی ہوں اور ان میں سے ہر ایک کاسمجھنا دوسرے برموقوف ہو، جیسے:ابوت و بنوت ی<sup>ک</sup>

۳۔ تقابلِ عدم وملکہ: یہ ہے کہ متقابلین میں سے ایک وجودی ہواور دوسرا عدمی اور عدمی میں سے ایک وجودی ہواور دوسرا عدمی کیوں کہ اس میں وجودی کے اور دوم عدمی کیوں کہ اس کے مفہوم میں'' نا'' داخل ہے، مگر نابینا وہی کہلاتا ہے جو بینا ہوسکتا ہو، دیوار کو نابینا کوئی نہیں کہتا۔

ال اگر متقابلین وونوں عدمی ہوں تو وہ ان چار ہی میں داخل ہیں، کیوں کہ متقابلین میں سے ایک عدمی ہویا دونوں عدمی ہوں اس سے بچھ فرق نہیں پڑتا۔ (احسن الکلام: ص۸۲،ملخصاً)

ہاں کی مزیر تفصیل اعراض کے بیان میں اضافت کے بیان میں گزر چکی ہے۔

۳- تقابل ایجاب وسلب: پیہ ہے کہ متقابلین میں سے ایک وجودی ہواور دوسراعدمی، اور عدمی میں وجودی کی صلاحیت نہ ہو، جیسے انسان اور لا انسان، اول وجودی ہے دوم عدمی، کیوں کہ اس کے مفہوم میں''لا'' داخل ہے اور لا انسان جیسے فرس، بقر، غنم وغیرہ ہمیشہ لا انسان ہی رہیں گے، وہ بھی بھی انسان نہیں ہو سکتے۔اسی طرح زید انسان اور زید لیسس بیانسان پہلا قضیہ موجبہ ہے، اس لیے وجودی ہے اور دوسراسالبہ ہے، اس لیے عدمی ہے، اور سالبہ ہمیشہ سالبہ ہی رہے گا، وہ موجبہ نہیں ہوسکتا۔

# حُلُول كابيان

عُلُول: (پہلے دوحرفوں کے پیش کے ساتھ) حَلَّ یَسْحُلُّ (حاکے پیش کے ساتھ) کا مصدر ہے، جس کے لغوی معنی ہیں: ایک چیز کا دوسری چیز میں اتر نا۔اور اس کی تعریف میں تھکما کا بڑااختلاف ہے جو درج ذیل ہے:

پہلی تعریف: حلول میہ ہے کہ''ایک چیز دوسری چیز کے ساتھ خاص ہوجائے اوراس میں سرایت کرجائے'' یعنی حال محل کے ہر ہر جزو میں پایا جائے ، جیسے آگ انگارے کے ہر ہر جزومیں اور عرقِ گلاب گلاب کے پھول کے ہر ہر جزومیں پایا جاتا ہے۔

اس تعریف پراشکال یہ ہے کہ نقطہ کا خط میں حلول ہے، مگر وہ اس کے ہر ہر جزو میں نہیں پایا جاتا، کیوں کہ نقطہ خط کے کنارے کو کہتے ہیں۔ اسی طرح ابوت اور بنوت آ دمی میں حلول کیے ہوئے ہیں، مگر وہ اس کے ہر ہر جزو میں مختق نہیں ہیں کہ آ دمی کی تقسیم سے وہ مجمی منتسم ہوجا ئیں۔

دوسری تعریف حلول ایک چیز کا دوسری چیز کے ساتھ اس طرح خاص ہونا ہے کہ ان میں سے ایک کی طرف بھی ہو۔ اس سے ایک کی طرف بھی ہو۔ اس تعریف پرتین اعتراض ہیں: تعریف پرتین اعتراض ہیں: پہلا اعتراض: یہ ہے کہ مجردات لیعنی عقول ونفوس میں ان کے اُعراض لیعنی صفات جیسے علوم، شجاعت، سخاوت وغیرہ حلول کیے ہوئے ہیں، مگر ان پرتعریف صادق نہیں آتی، کیوں کہ مجردات کی طرف اشارۂ حسیہ نہیں کیا جاسکتا، اشارہُ عقلیہ کیا جاسکتا ہے، مگر اس میں اتحاد ضروری نہیں ہے، عقل آسانی سے دو چیزوں میں امتیاز وتفریق کرسکتی ہے۔

دوسرااعتراض: یہ ہے کہ اطراف لیعنی نقطہ، خط اور سطح کا ان کے محل یعنی خط، سطح اور جسم میں حلول ہے، مگر ان پر بھی تعریف صادق نہیں آتی ، کیوں کہ طرف کی طرف اشارہ اور ہے اور ذی طرف کی طرف اور۔

تیسرا اعتراض: یہ ہے کہ بی تعریف اطراف متداخلہ پر صادق آتی ہے، مثلاً دو طرف سے دو خط آرہے ہوں اور ان کے سرے مل جائیں تو نقطوں میں تداخل ہوگا،اس پر حلول کی فدکورہ تعریف صادق آتی ہے، کیوں کہ دونوں نقطوں کی طرف ایک ہی اشارہ ہوگا، حالاں کہ یہ تداخل ہے، حلول نہیں ہے۔ اس اعتراض کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ تعریف دخول غیر سے مانع نہیں ہے اور پہلے دو اعتراضوں کا حاصل یہ تھا کہ تعریف اپنے افراد کے لیے جامع نہیں ہے۔

تیسری تعریف: حلول یہ ہے کہ ایک چیز دوسری چیز میں اس طرح پائی جائے کہ دونوں کی طرف ایک ہی حقیقی یا تقدیری اشارہ ہوسکے، حقیقی اشارہ کی مثال: سفید کپڑے میں سفیدی اور کپڑے کی طرف حقیقاً ایک ہی اشارہ ہوتا ہے۔ اور تقدیری اشارہ کی مثال: محردات (عقول ونفوس) اور ان کے علوم وصفات کی طرف اشارہ تقذیراً ایک ہوتا ہے، یعنی اس کوایک اشارہ مان لیا جاتا ہے۔

اس تعریف پر اعتراض یہ ہے کہ جب کوئی جسم کسی مکان میں حاصل ہوتا ہے تو جسم اور مکان دونوں کی طرف ایک ہی اشارہ ہوتا ہے، حالاں کہ بیحلول نہیں ہے، پس بی تعریف

بھی دخولِ غیرسے مانع نہ رہی۔

چوشی تعریف: متاخرین حکما کی پسندیدہ تعریف ہے ہے کہ حلول ایک چیز کا دوسری چیز کے ساتھ وہ خصوصی تعلّق ہے جس کی بنا پر مخص کا صفت بننا اور مختص کا صفت بننا اور مجتم کو مشلاً سفیدی کا جسم سے ایک خصوصی تعلّق ہے جس کی بنا پر سفیدی کوصفت بنانا اور جسم کو موصوف بنانا اور ''سفید جسم'' کہنا درست ہے۔ موصوف بنانا اور''سفید جسم'' کہنا درست ہے۔

فائدہ: اصطلاح میں صفت بننے والی چیز کو حال اور موصوف بننے والی چیز کو کل کہتے ہیں۔ پھر محل اگر پائے جانے میں حال کا محتاج ہوتو اس کو کل اور ہیو لی کہتے ہیں اور حال کو حالِ جو ہری اور صورتِ جسمیہ کہتے ہیں، اور اگر محل پائے جانے میں حال کا محتاج نہ ہوتو اس کو موضوع اور حال کوعرض کہتے ہیں۔

طول کی قسمیں: پھر حلول کی دو قسمیں ہیں: اے حلولِ سریانی ۲۔ حلول طریانی۔ ا حلولِ سَرَیَانی: یہ ہے کہ حال محل کے ہر ہر جزو میں سرایت کیے ہوئے ہوئے ہو۔ سرایت کرنے والے جزوکو حال (سَادِیُ) اور جس جزو میں سرایت کیے ہوئے ہے اس کو محل (مَسُریٰ) کہتے ہیں، جیسے سفیدی کا کپڑے میں اور عرق گلاب کا گلاب کے پھول میں حلول سریانی ہے۔ یہی بات اس طرح بھی کہی جاسکتی ہے کہ حلول سریانی دو چیزوں کا اس طرح ایک ہوجانا ہے کہ جواشارہ ایک کی طرف کیا جائے وہی اشارہ بعینہ دوسری چیز کی طرف بھی ہو۔ مثال مذکور میں جواشارہ کپڑے اور گلاب کے پھول کی طرف کریں گے وہی اشارہ اس کی سفیدی اور عرق گلاب کی طرف بھی ہوگا۔ اس طرح اس کا برعس ہے کہ سفیدی اور عرق گلاب کی طرف جو اشارہ کیا جائے گا وہی کپڑے اور گلاب کے بھول کی طرف بھی ہوگا۔

ل سَرَیَان مصدر ہے اور لغات کشوری میں بفتحتین کی صراحت ہے، اسی طرح کَطرَ یَان بھی بفتحتین ہے، پس اول کو بضم السین و سکون المراء اور ثانی کو بضم الطاء و سکون المراء پڑھناغلط ہے۔

حلولِ طریانی: یہ ہے کہ دو چیزوں میں سے ایک چیز دوسری کے لیے ظرف (برتن) ہو، · جیسے صراحی میں پانی کا حلول اور خط میں نقطہ کا حلول طریانی ہے۔

# تداخل كابيان

تداخل کے لغوی معنی ہیں: ایک چیز کا دوسری چیز میں گھسنا۔ اور اصطلاحی معنی ہیں: ایک چیز کا دوسری چیز میں گھسنا۔ اور اصطلاحی معنی ہیں: ایک چیز کا دوسری چیز میں اس طرح مل جانا کہ جم اور مقدار میں کوئی اضافہ نہ ہو، جانت میں ہرایک کا جوجم اور ہرایک کی جومقدارتھی، ملنے کے بعد مجموعہ کا جم اور مقدار بھی وہی رہے، اس میں کوئی اضافہ نہ ہو، جیسے دوخطوں کے سروں کے ملنے سے نقطوں میں تداخل ہوتا ہے۔

قاعدہ: فلاسفہ کے نزدیک جواہر میں تداخل باطل ہے، یعنی دوجسموں میں تداخل نہیں ہوسکتا، صرف اعراض میں تداخل جائز ہے، جیسے خط کا سرا فلاسفہ کے نزدیک نقطہ عرضیہ ہے، پس دونقطوں میں تداخل ہوسکتا ہے۔

ر ہا پیمسئلہ کداگر جو ہر مجردعن المادہ ہو جیسے نفوس تو ان میں تداخل ہوسکتا ہے یا نہیں؟ یہ اختلافی مسئلہ ہے اور حق ہیے کہ تداخل ہوسکتا ہے۔ارواح ونفوس کا اجسام میں تداخل ہے، اسی طرح علوم وصفات کا مجردات (عقول وغیرہ) میں تداخل ہے اور جو حضرات اس کو تداخل نہیں مانتے وہ اس کو حلول کہتے ہیں۔

# شكل كابيان

شکل کے لغوی معنی ہیں: کسی چیز کی صورت۔اور حکما کی اصطلاح میں: شکل اس ہیئت کو کہتے ہیں جو کسی مقدار کو اس وقت عارض ہوتی ہے جب اس کا ایک یا چند خطوط احاطہ کریں، بشرطیکہ احاط مکتل ہو، جیسے گر ہ ایک خط کے احاطہ کرنے سے پیدا ہوتا ہے اور اس کی شکل یہ ہے: () اور نصف کرہ دوخطوں کے احاطہ کرنے سے پیدا ہوتا ہے اور اس ک شکل ہیہ: 
اور مثلث تین خطوں کے احاطہ کرنے سے پیدا ہوتا ہے۔ اور کمتل احاطہ کرنے سے پیدا ہوتا ہے۔ اور کمتل احاطہ کرنے کی قیدزاویہ کو نکا لئے کے لیے ہے۔ اور زاویہ کی تین قسمیں ہیں: زاویہ قائمہ، زاویہ حادّہ اور زاویہ حادّہ یہ ہے: 
اور زاویہ منفرجہ بیہ ہے: 

زاویہ منفرجہ بیہ ہے: 

ک

۸۲

شکل کا شوت: ہرجسم کے لیے کوئی خاص شکل ہونا ضروری ہے، کیوں کہ جب کوئی خاص جسم مُنحَدِّنی بالطّبع فرض کرلیا جائے تو وہ یا متناہی ہوگا یا غیر متناہی ۔غیر متناہی ہونے کا لیے نہیں ہوسکتا کہ اس کا ابطال ہو چکا، اس لیے لامحالہ متناہی ہوگا۔ اور متناہی ہونے کا مطلب میہ ہوئی۔ مصلب یا چند خطوط گھیریں، پس اس سے جسم کو جو ہیئت حاصل ہوگی وہی اس کی شکل ہوگی۔

فائدہ جسم من حیث ہو ہو تناہی کونہیں چاہتا، ورخہ غیر متناہی جسم کا تصورہی محال ہوتا،

حالاں کہ ایسانہیں ہے، جسم کو اولاً غیر متناہی فرض کر لیا جاتا ہے، پھر بر ہان سے عدم تناہی

کو باطل کیا جاتا ہے۔ اگر جسم کی ماہیت ہی تناہی کو مقضی ہوتی تو اقامت بر ہان کی کیا
ضرورت تھی؟ البتہ مطلق جسم کی انواع مثلاً آگ، پانی، مٹی، آسان وغیرہ خاص خاص
مقداروں اور مخصوص مرتبوں کو چاہتی ہیں، اسلیے ان انواع کا متناہی ہونا ضروری ہے۔ لہ شکل طبعی اور قسری: اس کے بعد جاننا چاہیے کہ ہرشکل کے لیے کوئی علیہ ہونی
ضروری ہے اور وہ جسم سے کوئی امر خارج نہیں ہوسکتا، کیوں کہ ہم نے جسم کو مُسخہ لُسی
ب المطبع فرض کیا ہے، لامحالہ کوئی امر داخل علیت ہوگا۔ اب تین احتمال ہیں: ہولی علیہ بونا فاعلیہ ہو، یا صورت جسمیہ، یا خود جسم کی طبیعت، اول دوا حتمال باطل ہیں، کیوں کہ ہیولی فاعلیہ ہو، یا صورت جسمیہ، یا خود جسم کی طبیعت، اول دوا حتمال باطل ہیں، کیوں کہ ہیولی قابل ہے، اس میں صرف قوت قبول ہے، قوت فاعلیت نہیں ہواور صورت جسمیہ تمام قابل ہے، اس میں صرف قوت قبول ہے، قوت فاعلیت نہیں ہواور صورت جسمیہ تمام اجسام کی مشترک ہے، اس لیے اس کوشکل کے لیے علت بنانے کی صورت میں تمام اجسام کی مشترک ہے، اس لیے اس کوشکل کے لیے علت بنانے کی صورت میں تمام اجسام کی مشترک ہے، اس لیے اس کوشکل کے لیے علت بنانے کی صورت میں تمام اجسام کی مشترک ہے، اس لیے اس کوشکل کے لیے علت بنانے کی صورت میں تمام

اله احسن الكلام: ص٢٥ملخصاً

اجسام میں شکل کا اشتراک لازم آئے گا جو بداہۃ باطل ہے۔ پس لامحالہ جسم کی طبیعت ہی شکل کے لیے علّت ِ فاعلیہ ہوگی تو شکل بھی طبعی ہوگی۔غرض ہرجسم کے لیے ایک شکل طبعی ہوتی ہے جس پروہ جسم رہتا ہے، بشرطیکہ اس کوقا سرنہ بدلے۔

ہوں ہے۔ ان پروہ ہم رہا ہے، ہر صیاب ان وہ سرخہ بدے۔
اور جس صورت میں شکلِ طبعی کو قاسر بدل دے تو جب تک قاسر قوی ہے اور وہ شکل طبعی
کے ازالہ پر قادر ہے جسم شکلِ غیر طبعی کو قبول کیے رہے گا، مگر جوں ہی قاسر زائل ہوگا اور
دیگر کوئی مانع بھی موجود نہ ہوگا تو جسم اپنی اصلی شکل پر لوٹ آئے گا۔ مانع نہ ہونے کی قید
اس لیے لگائی ہے کہ بعض مرتبہ قاسر ہٹ جاتا ہے، مگر جسم اپنی اصلی شکل پر نہیں لوشا، کیوں
کہ وہاں کوئی مانع موجود ہوتا ہے، مثلاً زمین کی شکلِ طبعی گروی ہے، مگر سیلاب وغیرہ کی
وجہ سے اس میں گڑھے پڑجاتے ہیں اور ہوا سے جگہ جگہ ریت کے تو دے کھڑ ہے
ہوجاتے ہیں، پھر قاسر ہٹ جاتا ہے، مگر زمین کی صورتِ حال نہیں بدتی ، کیوں کہ زمین
میں بیوست (خشکی) ہے۔ یہ بیوست اس شکلِ قسری کی حفاظت کرتی ہے اور زمین کوشکل
طبعی کی طرف نہیں لوٹے دیتی ہے۔

#### مكان كابيان

مکان اسم ظرف جمعنی جگہ ہے، لغت میں اس کے دومعنی ہیں:

ا۔ وہ جس میں کوئی چیز رکھی جائے، جیسے صراحی پانی کے لیے مکان ہے۔

۲۔ وہ جس پر کوئی چیز فیکی جائے، جیسے زمین جار پائی کے لیے مکان ہے، کیوں کہ وہ زمین پر ٹیکی جاتی ہے۔

اورمکان کی ماہیت میں حکما کا اختلاف ہے،مشہور مذاہب تین ہیں:

۔ حکمائے مشائیہ کے نزدیک مکان کہتے ہیں گھیرنے والے جسم کی اندرونی سطح کو جو گھیرے موائی سطح کو جو گھیرے ہوئے ہوئے ہوئی ہوئی ہو، جیسے یانی سے بھرا ہوا گلاس، اس

میں پانی کا مکان گلاس کی اندرونی سطح کا اتنا حصّہ ہے جو پانی سے ملا ہوا ہے۔اور جو پانی سےاوپر ہے وہ پانی کا مکان نہیں ہے۔

اد حکمائے اشراقیین کے نزدیک مکان ٹبعد مجرد کا نام ہے، یعنی مکان وہ امتداد ہے جو جو ہو ہے اور غیر مادی ہے، جسکے اندرجسم سما تا ہے، اس طرح کہ جسم کا طول، عرض اور عمق ٹبعد مجرد کے طول، عرض اور عمق میں حلول (سرایت) کر جاتے ہیں، مثلاً صراحی میں جوخلا ہے جو کسی بھی مشغول کرنے والی چیز سے خالی ہے یہ ٹبعد مجرد ہے اور موجود ہنفسہ ہے، یعنی اپنے پائے جانے میں صراحی کا محتاج نہیں ہے۔ جب اس خلامیں پانی بھر دیا جائے تو پانی کے ابعادِ ثلاثہ اس ٹبعد کے ابعادِ ثلاثہ میں سرایت کرجا ئیں گے۔ پس ٹبعد کا اتنا حصّہ جو پانی کے مساوی ہے پانی کا مکان ہے۔

س۔ متکلمین کے نزدیک بھی مکان بُعدِ مجرد ہی ہے، مگر ان کے نزدیک وہ بُعد موجود نہیں ہے، بلکہ امر موہوم ہے، یعنی خیال میں آنے والی ایک چیز ہے، مثلاً صراحی جب متمکن (پانی وغیرہ) سے خالی ہوتو اس میں ایک خلامحسوں ہوتا ہے، جب اس خلا میں پانی وغیرہ کے ہونے کا لحاظ کرلیا جائے تو اس کا نام مکان ہے۔ متکلمین کے نزدیک خلاممکن ہے۔

وضاحت: مکان کی حقیقت کیا ہے؟ بید فلسفہ کا نہایت اہم مسئلہ ہے۔ عام لوگ مکان کو جانتے ہیں، گواس کی جامع مانع تعریف نہ بتلاسکیں، اس لیے بید مسئلہ بدیہی ہے، شدت بداہت سے نظری ہوگیا ہے۔ اتنی بات تو بدیہی اور متفق علیہ ہے کہ مکان ایک امرِ واقعی ہے، کیوں کہ اس کوجسم بھرتا ہے اور اس سے منتقل ہوتا ہے اور اس کی طرف منتقل ہوتا ہے اور جس چیز میں بیاوصاف ہوں وہ اشار ہُ حسیہ کو قبول کرتا ہے اور جو چیز اشار ہُ حسیہ کو قبول کرتا ہے اور جو چیز اشار ہُ حسیہ کو قبول کرتا ہے اور جو چیز اشار ہُ حسیہ کو قبول کرتا ہے اور جو چیز اشار ہُ حسیہ کو قبول کرتا ہے۔ کرے وہ امرِ واقعی ہوتی ہے جھن اختر اعی نہیں ہوسکتی۔

اور جب بیر ثابت ہو گیا کہ مکان امرِ واقعی ہے تو اب جاننا چاہیے کہ نقطہ اور خط مکان نہیں

طبعیات کا پہلائن ۸۵ مکان کا بیان ہوسکتے، کیوں کہ نقطہ تو کسی جہت میں منقسم نہیں ہے اور خط صرف ایک جہت میں منقسم ہے، اور جو چیزیں ایسی ہوں وہ ایسی چیز کا مکان کیوں کر ہوسکتی ہیں جو جہاتِ ثلاثہ میں تشم ہے؟ ابصرف دواحمّال رہ جاتے ہیں: ایک سطح کا، دوسراجسم کا۔مشّائین نے پہلا اختال لیاہے اور اشراقیین اور متکلمین نے دوسرا۔

مشّائیہ کے نزدیک مکان سطح کا نام ہے،مگریہ شطح جسم متمکن میں حلول کرنے والی نہیں ہوسکتی، ورنہ جسم متمکن کے انقال کے ساتھ مکان بھی منتقل ہوجائے گا و ہو کہ ماتری، بلکہ وہ جسم حاوی میں حلول کرنے والی ہوگی ، پھرجسم حاوی کی بھی ظاہری (بیرونی) سطح نہیں ہوسکتی، کیوں کہ وہ جسم متمکن سے مُمَاس (ملنے والی) نہیں ہے اور مکان کے لیے مماس ہونا ضروری ہے۔ پس ثابت ہوا کہ مکان جسم حاوی کی باطنی (اندرونی) سطح ہے جوجسم محوی کی ظاہری سطح سے ملی ہوئی ہے۔ یہاں یہ بات بھی طلبہ کو جان لینی چاہیے کہ جو اجسام فضامیں ہیں ان کے لیےجسم حاوی وہ ہوا ہے جوان کو جاروں طرف سے گھیرے

اور حکمائے اشراقیہ کے نز دیک مکان میں بھی جسم متمکن کی طرح ابعادِ ثلاثہ ضروری ہیں، پس سطح مکان نہیں ہوسکتی، بلکہ مکان بُعدِ مجرد ہے جوموجود ہے،اس لیے کہا گر بُعدِ مادّی ۔ ہوتو تداخلِ بُعدین لازم آئے گا اور تداخل محال ہے اور وہ بُعدِ جوہر قائم بذاتہ ہوگا، متمکنات بدلتے رہیں گے اور مکان بعینہ باقی رہے گا۔

اورمتنکلمین کے نزدیک وہ بُعدامرِموہوم ہے جس کوجسم علی سبیل التوہم بھرتا ہے۔

نداہب ثلاثہ پر تنقید: تنیوں مٰداہب قابلِ تنقید ہیں۔مشّائیہ کے مٰدہب پر دواعتراض وار د ہوتے ہیں:

یہلا اعتراض: پیے ہے کہ جس دلیل سے نقطہ اور خط کا مکان ہونا باطل ہے اسی دلیل سے سطح کا مکان ہونا بھی باطل ہے، یعنی جسم متمکن میں اُبعاد ثلاثہ ہیں، پس اس کا مکان بھی اسی

قماش کا ہونا چاہیے۔نقطہ جس میں کوئی بُعد نہیں،خط جس میں صرف ایک بُعد ہے اور سطح جس میں صرف دو بُعد ہیں جسم کے لیے جس میں ابعادِ ثلاثہ ہیں مکان نہیں ہو سکتے۔

دوسرا اعتراض: یہ ہے کہ فلک الا فلاک کے لیے مکان کیا ہوگا؟ کیوں کہ اس سے برے کوئی جسم ہے ہی نہیں جواس کے لیے حاوی ہو، اور وہ تعریف کس کام کی جس کی روسے و عظیم مخلوق مکان سے محروم رہ جائے جوفلاسفہ کے خیال میں سارا جہاں گھو مارہی ہے؟ اوراشراقیہ کے مذہب پر بیاعتراض ہے کہ بُعدِ مجرد کا وجود ہی محال ہے، کیوں کہامتداد ا پی طبیعت اور فطرت سے مادّہ کی طرف محتاج ہے، پھریہ کب جائز ہے کہ اس کے افراد تنہیں تو مادّہ کے مختاج ہوں اور کہیں مادّہ ہے مجرد؟ اورا گر بالفرض بُعدِ مجرد کا وجود مان لیا جائے تو اس کو مکان قرار دینے کی صورت میں تداخل بُعدین لا زم آئے گا اور دو بُعدوں کااس طرح مل جانا کہ جم وغیرہ کچھ نہ بڑھے بداہۃً باطل ہے۔اور بیخیال کہ بُعدِ مادّی کا بُعدِ مجرد میں تداخل محال نہیں ہے اس وقت صحیح ہے جب کہ بُعدِ مجرد بالکلیہ ہیولی ہے مجرد ہواور زیر بحث بُعد، مجردات اور مادّیات کے درمیان مثل برزخ کے ہے، یعنی نہ تو من كلّ الوجوہ ما دّيات كى طرح ہے،اس ليے كہوہ ہيولي اولى سے محرد ہے اور نہ من كلّ الوجوہ مجردات کی طرح ہے، اس لیے کہ ہیولی ثانویہ کو چاہتا ہے۔غرض امتناع تداخل کا منشاعظم وامتداد ہے اور وہ اس بُعدِ مجرد میں بھی موجود ہے، اس لیے یہاں بھی تداخل

اور متعلمین کے مذہب پر بیسوال ہے کہ امرِ موہوم سے کیا مراد ہے؟ لا شے محض یا پھھ اور؟ اول اس لیے مراد نہیں ہوسکتا کہ مکان اوصاف واقعیہ کے ساتھ متصف ہوتا ہے، مثلاً کم وبیش ہونا،چھوٹا بڑا ہونا اورا گرامر موہوم واقع میں کوئی شئے ہے تو سوال بیہ ہے کہ وہ خارج میں بنفسہ موجود ہے یا نہیں؟ اگر موجود ہے تو خلاف مفروض ہے اور اگر وہ بذات خود موجود نہیں ہے بلکہ اس کا منشائے انتزاع خارج میں موجود ہے تو حقیقاً مکان وہ منشا ہوگا نہ کہ اُعدموہوم۔

#### حتز کا بیان

جمہور حکما کے نزدیک جیز اور مکان ایک ہی چیز ہیں اور بعض لوگ جیز کو مکان جمعیٰ سطے سے عام مانتے ہیں، کیوں کہ فلک الا فلاک کے لیے جیز تو ہے مگر مکان نہیں ہے، اس لیے کہ فلک الا فلاک کے جیز تو ہے مگر مکان نہیں ہے، اس لیے کہ فلک الیاجسم نہیں ہے جو اس کو گھیرے ہوئے ہو۔ ان حضرات کے نزدیک جیز وہ چیز ہے جس کی وجہ سے اجسام اشارہ حسیہ میں ایک دوسرے سے ممتاز موجاتے ہیں، خواہ ممتاز کرنے والی چیز مکان ہویا کوئی خاص وضع اور ہیئت۔ پس فلک الا فلاک کا جیز اس کو دوسرے اجسام سے اوپر ہونا ہے، کیوں کہ یہی چیز اس کو دوسرے اجسام سے ممتاز کرتی ہے۔

پهر چيز کې دونسميل بين: ا\_چيز طبعي ٢-چيز قسري

جیّزِطبعی: وہ جیّز ہے جوجسم کی ذات کے مناسب ہو، یعنی جسم کواس میں قرار وسکون حاصل ہو، اور وہ کسی کے ہٹائے بغیر وہاں سے ہٹنا نہ چاہے، جیسے زمین پر پڑا ہوا پھر جیّزِطبعی میں ہے۔

جیّزِ قسری: وہ جیّز ہے جوجسم کی ذات کے مناسب نہ ہو، یعنی جسم کواس میں قرار وسکون نہ ہو، یعنی جسم کواس میں قرار وسکون نہ ہو، وہ کسی خارجی قوت ہی کی وجہ سے مجبوراً وہاں ہو، جیسے فضا میں اُچھالا ہوا پھر جیّزِ قسری میں ہیں، اوراس کا نام جیّزِ قسری اس لیے ہے کہ وہ قاسریعنی مجبور کرنے والی چیز کی وجہ سے ہے۔

#### خلااورملأ كابيإن

خلا مصدر ہے جس کے لغوی معنی ہیں: خالی جگہ۔ اور اصطلاحی معنی ہیں: وہ خالی جگہ جو ہمیں آسان وزمین کے درمیان، اسی طرح خالی صراحی وغیرہ میں محسوس ہوتی ہے، جب کہ اس میں کسی جسم کے نہ ہونے کا لحاظ کیا جائے، یعنی مکان کا ہرفتم کے مکین سے خالی ہوئی نہ ہونا خلا ہے، مثلاً دوصراحیاں قریب قریب رکھی ہوں، مگر وہ ایک دوسرے سے لگی ہوئی نہ ہوں نہ ان کے درمیان ایک امتداد محسوس ہول نہ ان کے درمیان ایک امتداد محسوس ہوگا جس کوکوئی بھی جسم جرسکتا ہے، لیکن ابھی وہ ہرشاغل سے خالی ہے، یہی بُعدِخلا ہے۔ خلامتکلمین کے نزدیک ممکن ہے اور فلاسفہ کے نزدیک محال ہے۔

ملاً بھی مصدر ہے جس کے لغوی معنی ہیں: بھرنا۔

اوراصطلاحی معنی دو بین:

ا جسم کوملاً کہتے ہیں، کیوں کہوہ مکان کو بھرتا ہے۔

۲۔وہ خلا جو خیال میں آتا ہے اس میں جسم ہونے کے لحاظ کے ساتھ ملاہے، اس لیے کہ وہ جسم سے بھراجاتا ہے۔

الملأ المتشابه: وهجم ب جوامور فخلفة الحقائق سے مركب نه مو

وضاحت: اس امر میں اختلاف ہے کہ مکان کا متمکن سے خالی ہوناممکن ہے یا ممتنع؟
متکلمین کے نزدیک ممکن ہے اور حکمائے مشائیدا وراشراقیہ کے نزدیک محال ہے، کیوں کہ
اگر مکان متمکن سے خالی ہوگا تو اس میں جو حشو ہے کیا وہ لاشئے محض ہے؟ ظاہر ہے کہ
ایسانہیں ہے، کیوں کہ وہ متصف بالصغر والکبر والزیادة والنقصان ہوتا ہے اور یہ اوصاف
واقعیہ ہیں اور لاشئے محض اوصاف واقعیہ کے ساتھ متصف نہیں ہوسکتی، پس لامحالہ وہ حشو
کوئی شئے ہوگی، پس خلا ملا ہوگیا، اور ہوا گومصر نہ ہو مگر موجود ہے، غبارے میں ہوا
موجود ہے، جس نے کہیں خلا جھوڑا ہی نہیں۔اور متکلمین خلا کے اس لیے قائل ہیں کہ ان
کے نزدیک مکان ہی امر موہوم ہے، پھر اس کا کسی چیز سے بھرا ہوا ہونا کیا ضروری ہے؟
مکان ایک امراعتباری ہے، پس اس کوشاغل سے خالی بھی مان سکتے ہیں۔

# حرکت وسکون کا بیان

حرکت کے لغوی معنی ہیں: سکون سے نکلنا۔ اور عرفی معنی ہیں:جسم کا یاجسم کے اجزا کا ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل ہونا، جیسے کسی کا گھر سے مسجد جانا، یا چکی کا حرکت کرنا۔اور فلاسفہ کے نز دیک حرکت کے معنی ہیں: کسی چیز کا تدریجی طور پر قوت سے فعل میں آنا، جیسے پانی کا بہتدریج سرد یا گرم ہونا۔ اگر تبدیلی یکبارگی ہوتو اس کا نام کون وفساد ہے، جیسے یانی کا ہوا (بھای) ہونا۔اور متکلمین کے نزدیک حرکت کہتے ہیں کسی چیز کے ایک جگہ میں ہونے کو،اس کے بعد کہ پہلے وہ چیز دوسری جگہ میں تھی۔ تشریج: شیئے موجود یا تو تمام وجوہ ہے بالفعل موجود ہوگی اورالیی ہستی صرف واجب تعالی کی ہے جو جمیع وجوہ سے بالفعل موجود ہے، کوئی کمال ایبانہیں ہے جوان کو بالفعل ا حاصل نہ ہو، یا تمام وجوہ ہے بالقوہ ہوگی اوریہ باطل ہے اس لیے کہ اگر ایسا ہوتو لا زم آئے گا کہ شنے باعتبار وجود بھی بالقوہ ہو، حالال کہوہ موجود بالفعل ہے یابعض وجوہ سے بالفعل موجود ہوگی اور بعض وجوہ ہے بالقوہ اور پیراخمال درست ہے۔ کا ئنات کی تمام چیزیں ایسی ہی ہیں،من وجیہ بالفعل ہیں اور من وجیہ بالقوہ لینی بعض کمالات تو ان کو سردست حاصل ہیں مثلاً وجود، اور بعض کی ان میں صلاحیت ہے، جیسے کہ بچہ پیدا ہوتا ہے، بوداز مین سے نکلتا ہے اور آہستہ آہستہ پروان چڑ ھتا ہے۔ غرض جب شئے موجود قوت سے فعل کی طرف نکلتی ہے تو دوصور تیں ہوتی ہیں جمھی تدریجاً خروج ہوتا ہے، بھی دفعۂ مثلاً بچەرفته رفتہ جوان ہوتا ہے، پودا بتدریج تناور درخت بنتا ہے، مگر پانی دفعہ بھاپ ہوجاتا ہے، کیوں کہ جب تک کچھ بھی مائیت باقی ہے یانی یانی ہے، جب بالکل مائیت جاتی رہتی ہے تو بھاپ بن جاتا ہے، پس جوخروج تدریجاً ہووہ حرکت ہے اور جو دفعة ہووہ کون وفساد ہے۔

له فلاسفه كنز ديك شئے بالقوه كونقصان اور شئے بالفعل كوكمال كہتے ہيں۔ (احسن: ص 2 4 )

پھرحرکت کا اطلاق دومعنی پر ہوتا ہے:

ایک حرکت ِتوسطیه ( درمیانی حرت ) ، دوسرے حرکت ِقطعیّه (حرکت ِتمامیه ) \_

حرکت ِ توسطیہ: جسم متحرک کا مبداً اور منتہی کے درمیان ہونا ہے، لینی جب کوئی متحرک کسی مبداً سے کسی منتہی کی طرف حرکت شروع کرتا ہے اور ابھی حرکت جاری ہوتی ہے، متحرک منتهی تک نہیں پہنچا ہوتا، بلکہ درمیانی کسی مسافت میں ہوتا ہے تو اس کا نام حرکت توسطیہ (حرکت جاریہ) ہے، اور بیحرکت ایک متعین منتفص چیز ہے اور خارج میں موجود ہے۔

حرکت ِقطعیة: حرکت ِتوسطیه کے مسلسل جاری رہنے سے مسافت کی ابتدا سے انتہا تک ایک امرِمتد خیال میں آتا ہے، وہ حرکت ِقطعیة ہے۔ مثلاً آسان سے بارش کا قطرہ گرتا ہے تو ایک لڑی معلوم ہوتا ہے، اسی طرح شعلہ جوالا دائر ہ معلوم ہوتا ہے، حالاں کہ داقع میں وہ ایک جلی ہوئی لکڑی ہے جس کو گھمانے سے ایک چکر معلوم ہوتا ہے، اسی طرح جب حرکت کسی مبدا سے شروع ہو کرمنتہی تک جاری رہتی ہے تو حرکت تمام ہونے کے بعد بھی ایک امر ممتد خیال میں آتا ہے وہ حرکت ِقطعیة ہے۔ یہ حرکت خارج میں موجود نہیں ہوتی، اس کا صرف ذہن میں وجود ہوتا ہے۔

نوٹ: حرکتِ توسطیہ کی دو حالتیں ہیں: ایک ترکِ مبداً کے بعد شروع ہوتی ہے اور وصول الی امنتہی تک باقی رہتی ہے۔اس کوحالتِ مشمرہ کہتے ہیں، دوسری جب جسم متحرک کی حدودِ مسافت کی طرف نسبت کی جائے کہ جسم اس وقت اس حد میں ہے اور اس حد میں نہیں ہے،اس کوحالتِ سیّالہ کہتے ہیں۔

پهرحرکت کی دونشمیں ہیں:حرکت ِ ذاتی اورحرکت ِ عرضی \_

حرکتِ ذاتی: وہ حرکت ہے جوخود متحرک میں براہ راست پائی جائے، جیسے چلنے والے آدمی کی حرکت، اسی طرح ریل اور کشتی کی حرکت۔

حرکت عرضی: وہ حرکت ہے جوخود متحرک میں نہ پائی جائے، بلکہ اس سے ملی ہوئی کسی چیز

میں پائی جائے اور متحرک کوحرکت کے ساتھ اس کے تابع کر کے متصف کیا جائے، جیسے اعراضِ جسم، سیابی، سفیدی، جسم کے تابع ہوکر حرکت کرتے ہیں، اسی طرح مسافر، ریل کشتی کے توسط سے حرکت کے ساتھ متصف ہوتے ہیں۔

پھر حرکت ِ ذاتی کی تین قسمیں ہیں: احرکت ِ ارادی ۲حرکت ِ طبعی ۳حرکت ِ قسری۔ حرکت ِ ارادی: وہ حرکت ہے جوجسم متحرک کی طبیعت کی وجہ سے ہواور قوت ِ محرکہ کوحرکت کاشعور بھی ہو، جیسے حیوانات کی حرکت ۔

حرکت ِطبعی: وہ حرکت ہے جوجسم متحرک کی طبیعت کی وجہ سے ہواور قوتِ محرکہ کو نہ تو حرکت کا شعور ہونہ ارادہ، جیسے اوپر سے ینچ آنے والے پھرکی حرکت۔

حرکت ِقسری وہ حرکت ہے جوجسم متحرک کی طبیعت کے تقاضے کے خلاف کسی دباؤگی وجہ سے ہو، جیسے اوپر چھیئکے ہوئے پھر کی حرکت۔

وجہ حصر: حرکت کا مبدأ لینی جسم کی طبیعت یا تو خارج سے حرکت کا استفادہ کرے گی، تو وہ حرکت کا استفادہ کرے گی، تو وہ حرکت قسری ہے، یا خارج سے استفادہ نہیں کرے گی بلکہ خود جسم متحرک اپنے فطری تقاضے سے حرکت کرے گا، تو پھر دو حال سے خالی نہیں، یا تو حرکت کے مبدأ کوحرکت کا شعور وادراک ہوگا یا نہیں، اول حرکت ِ ارادیہ ہے اور ثانی حرکت ِ طبعیہ ہے۔

فائدہ: حرکت کے تحقق کے لیے چھا مورضروری ہیں:

ا۔ متحرک جوحر کت کو قبول کرے، کیوں کہ حرکت ایک عرض ہے اور ہر عرض کے لیے موضوع (محل) کا ہونا ضروری ہے۔

۲۔ محرک، کیول کہ حرکت ممکن ہے اور ہرممکن کے لیے علّت ضروری ہے، یہ نہیں ہوسکتا کہ خود متحرک ہی محرک بھی ہو، ایک تو اس وجہ سے کہ متحرک قابل ہے اور قابل فاعل نہیں ہوتا، دوسرے اس وجہ سے کہ اگر جسم کی ذات ہی حرکت کی علّت ہوتو لازم آئے گا کہ دنیا میں کوئی جسم ساکن نہ ہو۔ پس معلوم ہوا کہ حرکت کی علّت جسم میں کوئی اور چیز ہے، خود جسمیت علّت نہیں ہے۔

حرکتِ ارادیہ میں محرک نفسِ شاعرہ (سمجھنے والانفس) ہے اور حرکتِ طبعیہ میں محرک طبیعتِ جسم ہے، یعنی جب جسم حالتِ غیر طبعی قبول کر لیتا ہے تو زوالِ قاسر کے وقت اس کی طبیعت محرک ہوتی ہے کہ وہ حالتِ غیر طبعی کو چھوڑ کر حالتِ طبعی میں آ جائے، مثلاً جب پھر کو قاسر نے اوپر پھینکا اور قاسر کی قوت زائل ہوگئ تو طبیعتِ جسم اس امرکی محرک ہوگی کہ وہ اپن آ جائے۔ مگر طبیعتِ جسم ہر وقت محرک نہیں ہوتی، بلکہ اس وقت محرک ہوتی ہے جب جسم حالتِ غیر طبیعیہ کو قبول کرلے۔

حرکت ِقسر یہ میں محرک وہ قوت ہے جو متحرک میں ہوتی ہے اور امرِ خارج سے مستفاد ہوتی ہے اور ضعف وشدت کو قبول کرتی ہے، مثلاً جب پھر کو اوپر پھنکا تو پھنکے ہوئے پھر نے رامی سے چڑھے والی قوت حاصل کی۔ یہ قوت شروع میں ضعیف ہوتی ہے، ایک اس وجہ سے کہ ہوا صعود سے روکتی ہے، مگر سے کہ ہوا صعود سے روکتی ہے، مگر بعد میں پھر کی رگڑ سے ہوا کا قوام پتلا ہوجا تا ہے اور اس قوت میں شدت بیدا ہوجاتی ہے۔ پھر جب قوت قاسر ذاکل ہوجاتی ہے تو پھر اپنے جیز طبعی کی طرف لوٹ آتا ہے۔ حرکت قسر یہ میں محرک ذات قاسر نہیں ہوتی، بلکہ قوت قاسر ہوتی ہے، اس لیے کہ اگر خود قاسر محرک ہوتو جا ہے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے یا حرکت دے کرمتے کہ جب تک قاسر سلامت رہے متحرک حرکت کرتا ہی رہے کہ جب تک قاسر سلامت کرتا ہی دو تا کہ دو تا کا تو حرکت بند ہوجائے ، حالاں کہ ایسانہیں ہوتا ہو تا کہ دو تا کہ دیتا ہوتا ہے کہ دو تا کہ دو ت

حرات دے کر محرک فوت ہوجائے تو حرات بند ہوجائے ، حالاں کہ ایسا ہیں ہوتا۔
کبھی حرکت قسریہ کا محرک طبیعت اور قاسر سے مرکب ہوتا ہے، یعنی ان کے مجموعہ سے
حرکت پیدا ہوتی ہے، جیسے کسی نے پھر کو پنچے بچینکا تو اس پھر نے حرکت بطبعیہ بھی کی اور
قسریہ بھی۔ اور فلا سفہ کے نزدیک جو چیز داخل اور خارج سے مرکب ہوتی ہے وہ خارج
ہی سے مجھی جاتی ہے۔

اسی طرح بھی حرکت ِارادیہ کامحرک ارادہ اور طبیعت سے مرکب ہوتا ہے، مثلاً کوئی شخص

قصداً پنچگرا تواس نے حرکت ِارادیہ بھی کی اور طبعیہ بھی۔ نیز بھی حرکت ِ ارادیہ کامحرک طبیعت،ارادہ اور قاسر تینوں سے مرکب ہوتا ہے، مثلاً کوئی شخص پنچ گرنا چاہتا تھا کہ اس کوکسی نے دھکا بھی دے دیا تواس نے تینوں حرکتیں کیس۔

سرحرکت کے لیے مسافت بھی ضروری ہے، کیوں کہ حرکت (چلنے) کے لیے راستہ کی ضرورت ہے جس پر متحرک چلے۔

۳۔مبدأ ضروری ہے،اس لیے کہ جب متحرک حرکت کرے گا تو کسی چیز کوچھوڑے گا، وہی متر وک مبدأ ہوگا۔

۵۔ منتہی ضروری ہے، اس لیے کہ جب متحرک حرکت کرے گا تو کوئی شئے مطلوب ہوگی، وہی مطلوب منتہی ہے۔

مبداً اورمنتهی بھی متحد بالذات اور متغائر بالاعتبار ہوتے ہیں، جیسے حرکتِ متدریهٔ تامہ (بالکل گول حرکت) میں۔اور بھی بالذات اور بالعرض دونوں طرح متغائر ہوتے ہیں، جیسے برودت سے حرارت کی طرف یااس کے برعکس حرکت میں۔

۲۔ زمانہ بھی حرکت کے لیے ضروری ہے، یعنی مقدار حرکت کا وجود بھی لائبری ہے۔ فائدہ: حرکتِ طبعیہ بھی علی و تیرة واحدة ہوتی ہے، لیجیسے پھر کا نیچ آنا اور بھی علی جہات مختلفۃ ہوتی ہے، جیسے شاخہائے درخت کا نمو، اس طرح حرکتِ ارادیہ بھی بھی علی و تیرة واحدۃ ہوتی ہے، جیسے حرکتِ افلاک کہ فلاسفہ کے نزدیک ارادی ہے اور بھی علی طریقة مختلفۃ ہوتی ہے، جیسے حیوان کی حرکت ۔

## مقولوں میں حرکت کا بیان

کسی مقولہ میں حرکت کا مطلب یہ ہے کہ تحرک اس مقولہ کی ایک نوع سے دوسری نوع

ك وتيره: روش ،طريقه

کی طرف منتقل ہوجائے، جیسے سفید کیڑے کا سیاہ یا اس کا برعکس ہونا، یا مقولہ کی ایک صنف سے دوسری صنف کی طرف منتقل ہوجائے، جیسے تیز سفید کا ہلکا سفید یا اس کے برعکس ہونا یا ایک فرد سے دوسرے فرد کی طرف منتقل ہوجائے، جیسے مکان کے ایک حصّہ سے دوسرے حصّہ میں منتقل ہونا۔

حرکت بالذات (حقیقاً) چارمقولول میں واقع ہوتی ہے: مقوله کم ، کیف، این ، اور وضع میں ، باقی مقولوں میں بالتع حرکت ہوتی ہے اور بعض مقولوں میں بالکل حرکت نہیں ہوتی۔ ہوتی۔

حو كت في الكم: (حركت كِيّب ) مقولهُم ميں حركت كا مطلب يہ ہے كہ جسم متحرك ايك مقدار سے دوسرى مقدار كى طرف متقل ہوجائے، مثلاً كُرْ بھر لمبا بودار فقة رفقة دوگر لمبا ہوجائے۔ حركت كميه كى چارصورتيں ہيں:

(الف) نمو (بڑھوتری) لینی جسم کے ساتھ کسی چیز کے ملنے کی وجہ سے اور ہر جانب فطری مناسبت سے دوسری چیز کے گھنے کی وجہ سے اجزائے اصلیہ کا جمیج اقطار میں علمی نسبة طبعیة بڑھنا، جیسے نونہال کانشو ونما، نَسَمَا الشسیءُ نُمُوًّا کے معنی ہیں: بڑھنا، زیادہ ہونا۔

(ب) ذبول (مرجمانا) جسم سے کسی چیز کے جدا ہونے کی وجہ سے جمیع اقطار میں عسلسی نسبةِ طبعیةِ اجزائے اصلیہ کا گھٹنا، جیسے پھول کا یا پودے کا مرجمانا، ذَبَ لَ السنبات ذُبُولًا کے معنی ہیں:سنرے کی تازگی اور تری کاختم ہوجانا۔

(ج) تخلیحل ( ج ج ج الی ہونا) یعنی جسم کا بغیراس کے کہ خارج سے اس میں کوئی چیز بڑھائی جائے بڑھ جانا، مثلاً جب تنگ منہ کی شیشی کو پانی پر اوندھا کیا جائے تو اس میں بانی نہیں بھر جب اس کوخوب اس میں ہوا موجود ہے، پھر جب اس کوخوب

ا قطار: کنارے، قطر کی جمع ہے۔

چوں لیا تو ہوانکل گئی، لیکن ابھی کچھ ہوا باقی ہے جو پھر تمام شیشی میں پھیل گئی، اس واسطے کہ خلامحال ہے یہ ہوا کا تخطیخل ہے، کیوں کہ بغیر اس کے کہ خارج سے اس میں کوئی چیز بڑھائی جائے، ہوا بڑھ گئی، تنخلخل المشيء کے معنی ہیں: کسی چیز کے اجزا کا ملا ہوا بدی ہونا

( د ) تکا ثف ( ٹھوں ہونا ) یعنی جسم کا بغیراس کے کہ خارج سے اس میں سے کوئی چیز گھٹائی جائے گھٹ جانا، مثلاً تنگ منہ کی شیشی کوخوب چوں کر جب یانی پر اوندھا کیا جائے تواس کے کچھ حصہ میں یانی بھرجائے گا،اس لیے کہ باقی ہوا میں تنحلخل ہوكر یوری شیشی بھر گئی تھی۔اب جب یانی نے ہوائے رقیق سے مقابلہ کیا تو وہ سمٹ کراپنی اصلی جگہ میں چلی گئی اور خالی جگہ میں پانی بھر گیا، پس بغیراس کے کہ ہوا ہے کوئی چیز کم کی جائے ہوا گھٹ گئی یہی تکا ثف ہے۔اس طرح کسی برتن میں پانی بھر کر فرت کے میں جہنے کے لیے رکھ دیا جائے، جب پانی برف بن جائے گا تو برتن قدرے خالی ہوجائے گا یہ پانی کا تکا ثف ہے۔ تکا ثف الشیءُ کے معنی ہیں: گاڑھا ہونا، گنجان ہونا،موٹا ہونا۔ حركت في الكيف: (حركت كيفيه) مقولة كيف مين حركت كامطلب بيرے كجسم متحرک ایک کیفیت سے دوسری کیفیت کی طرف تدریجی طور پرصورتِ نوعیہ باقی رہتے ہوئے منتقل ہوجائے، جیسے گرم یانی کا آہستہ آہستہ سردیا سردیانی کا رفتہ رفتہ گرم ہوجانا، یا كھے انگور كا ميٹھا ہوجانا، يا سنرميوه كا سرخ ہوجانا، يا سفيدجسم كا كالا ہوجانا، يا كالے كا سفید ہوجانا، یعنی ذات باقی رہنے کے ساتھ کیفیات کا بدل جانا۔ حرکت ِ کیفیہ کواستحالہ بھی کہتے ہیں، کیوں کہاس میں حالت برلتی ہے۔

اورصورتِ نوعیہ باقی رہنے کی شرط اس لیے ہے کہ اگرصورتِ نوعیہ بھی بدل جائے تو وہ کون وفساد ہوگا،حرکت نہ ہوگی،مثلاً پانی گرم ہوکر بھاپ بن جائے یا جسم جل کرخاک ہوجائے تو بیکون وفساد ہے،حرکت نہیں ہے۔ حسر كت في الأين: (حركت أينيه) مقولة أين مين حركت كا مطلب بيه كه جسم متحرك ايك جلي ديركا هرسيم سجد مين متحرك ايك جله سيد دوسرى جله تدريجي طور پر متقل موجائه، جيسے زيد كا هرسيم سجد مين چلا آنا۔ حركت أينيه كا دوسرانام نقله بروزن شعله به، اور عرف عام مين حركت أينيه مى كوحركت كهتے ہيں۔

حرکت فی الوضع: (حرکتِ وضعیہ) مقولۂ وضع میں حرکت کا مطلب یہ ہے کہ جسم متحرک ایک وضع اور ہیئت میں منتقل ہوجائے، متحرک ایک وضع اور ہیئت میں منتقل ہوجائے، جیسے چرخہ کی حرکت سے اس کی ہیئت بدلتی ہے۔ اسی طرح قائم بیٹھ جائے یا قاعد کھڑا ہوجائے تو بھی آ دمی کی ہیئت بدل جائے گی، گر اس صورت میں حرکتِ وضعیہ اینیہ کے ساتھ ہوگی، کیوں کہ قاعد جب کھڑا ہوا تو اس نے حرکت اینیہ بھی کی اور وضعیہ بھی، حرکت اینیہ تو اس لیے کی کہ پہلے اس کا مکان وہ ہواتھی جو بیٹھنے کی حالت میں اس کو محیط ہے۔ اور وضع بھی بدل گئ، اس لیے کہ سرکو بیروں سے بیٹھنے کی حالت میں اس کو محیط ہے۔ اور وضع بھی بدل گئ، اس لیے کہ سرکو بیروں سے بیٹھنے کی حالت میں قرب تھا اور اب بعد ہوگیا۔ اسی طرح کھڑ ہے ہونے کی صورت میں پہلے سرز مین سے قرب تھا اور اب بعد ہوگیا۔ اسی طرح کھڑ ہے ہونے کی صورت میں پہلے سرز مین سے مثلاً گز بھر بلند تھا، اب دوگر ہوگیا۔

## سكون كابيان

سکون کے لغوی معنی ہیں: حرکت کا موقوف ہوجانا۔ اور فلاسفہ کے نزدیک سکون کے معنی ہیں: جس چیز میں حرکت کی صلاحیت ہواس کا حرکت نہ کرنا، پس مجردات جیسے عقول اور نفوس نہ تو متحرک ہیں نہ ساکن، کیوں کہ ان میں حرکت کی صلاحیت ہی نہیں ہے۔ اور متکلمین کے نزدیک سکون کے معنی ہیں: کسی چیز کا ایک جگہ میں ہونا اس کے بعد کہ پہلے میں جگی وہ اسی جگہ میں تھی۔

حکما کے نزدیک حرکت وسکون میں تقابل، تقابلِ عدم و ملکہ ہے، کیوں کہ حرکت وجودی چیز ہے اور سکون عدمی، مگر اس میں وجودی کی صلاحیت ہے۔ اور متکلمین کے نزدیک تقابل، تقابلِ تضاد ہے، کیوں کہ حرکت تو وجودی ہے ہی،سکون کی تعریف میں بھی کون (ہونا) ہے، جوایک وجودی چیز ہے، پس حرکت وسکون دونوں وجودی ہوئے، اور ان میں سے ایک کاسمجھنا دوسرے پرموقو ف نہیں ہے،اس لیے ایکے درمیان تقابلِ تضاد ہوا۔

## زمانه كابيان

زمانه لغت میں وقت کو کہتے ہیں،خواہ تھوڑا ہو یا زیادہ۔ زمانہ کا وجود بدیہی ہے، ہر کوئی زمانہ کو جانتا اور سمحتا ہے، سب لوگ زمانہ کا اندازہ گھنٹوں، دنوں،مہینوں اور سالوں سے کرتے ہیں، اگر لوگ زمانہ نہ جانتے ہوتے تو بیا ندازے کیسے مقرر کرتے ؟ غرض زمانہ ایک واقعی چیز ہے اور اوصاف واقعیہ کے ساتھ متصف ہے، مگر اس کی حقیقت اور ماہیت میں اختلاف ہے۔ ذیل میں تین چار قول ذکر کیے جاتے ہیں:

پہلا قول: بعض قدیم فلاسفہ کے نزدیک زمانہ ایک جو ہر مجرد غیر فانی ہے، لیعنی زمانہ ایک قائم بالذات چیز ہے، مادّہ سے مجرد ہے، جسم اور جسمانی نہیں ہے اور بذات خود فنا کو قبول نہیں کرتا، اس کا ہمیشہ موجودر ہنا ضروری ہے۔ جب وہ متحرک ہوتا ہے تو اس کوزمانہ کہتے ہیں اور جب اس میں سکون وقر ار ہوتا ہے تو اس کو دہر کہتے ہیں۔

دوسرا قول: ارسطو اور حکمائے محققین کا خیال میہ ہے کہ زمانہ فلکُ الافلاک کی حرکت کی مقدار کا نام ہے۔ ان کے نزدیک زمانہ ایک ایبا امر ممتد سیال ہے جس کے اجزا ایک ساتھ موجود نہیں ہیں۔ البتہ ذاتی طور پران میں تقدم و تأخر ہے جس کے ذریعہ واقعاتِ عالم کا ایک دوسرے سے مقدم ومؤخر ہونا معلوم کرلیا جاتا ہے۔

غرض زمانہ پر حرکت کی تعریف صادق آتی ہے اور فلاسفہ کے نز دیک سریع تر اور ازلی و

ابدی حرکت فلک الافلاک کی ہے، اس لیے مشّائیہ نے اس حرکت کو ایک پیانہ مقرر کیا ہے اور اس کی مقدار کو زمانہ قرار دیا ہے، وہ اس پیانہ سے ناپ کر اس امرِ مُمتد سیال کے حصّے کرتے ہیں اور ان کو گھنٹہ، منٹ، سینڈ، دن، رات، ہفتہ، مہینہ، سال اور صدی قرار دیتے ہیں۔ مشّائیہ کے نزدیک زمانہ بس ماضی اور ستقبل ہیں، زمانۂ حاضر کوئی چیز نہیں۔ حاضران کے نزدیک ایک آنِ موہوم ہے۔

تیسرا قول:متکلمین کے نزدیک زمانہ امتدادِموہوم ہے، یعنی وہ ایک درازی ہے جو کوئی حقیقی وجودنہیں رکھتی،صرف اعتباری چیز ہے۔اس کے تمام اجزا ایک ساتھ موجودنہیں ہیں،البتہاس کے تمام اجزا ایک دوسرے سے ملے ہوئے ہیں۔

متکلمین کی دلیل ہے ہے کہ ماضی تو گذر چکا اور مستقبل ابھی آیانہیں، اب اگر حاضر کوموجود مانیں تو کل کے بغیر جزو کا پایا جانا لازم آئے گا جو باطل ہے، اس لیے ان کے نزدیک سارا زمانہ ہی موجود نہیں ہے، بلکہ وہ اعتباری اور موہوم چیز ہے۔

متکلمین کی دوسری رائے بیہ کے کہ زمانہ ایک ایسی نئی چیز ہے جومعلوم ہے، اس کے ذریعہ دوسری ایسی نئی بات کا اندازہ کیا جاتا ہے جومعلوم نہیں ہے۔ مثلاً کہتے ہیں کہ'' میں دن نکلے آؤں گا''اس میں سورج کا نکلنا ایک ایسی نئی بات ہے جو آئندہ پیش آئے گی اور وہ یقینی ہے اور آ دمی کا آ نا ایک احتمالی بات ہے، پس جب اس احتمالی امر کو اس یقینی امر سے ملایا تو ابہام ختم ہوگیا اور بات واضح ہوگئی۔ غرض طلوع شمس سے آ دمی کے آنے کا اندازہ کھیرانا زمانہ ہے۔

آن زمانہ کے اجزا کے درمیان حدفاصل جزو کا نام ہے، یعنی آن زمانہ کا وہ نا قابلِ تقسیم جزو ہے جو زمانہ کے اجزائے ماضی اور مستقبل کے درمیان واقع ہوتا ہے، جسے زمانۂ حاضر کہتے ہیں۔ آن کی جمع آنات آتی ہے۔

ابد: جانبِ مستقبل میں غیرمتناہی زمانہ ہے اور بھی عرصۂ دراز کے معنی میں بھی آتا ہے۔

طبیعیات کا پہلافن **99** ابدی: جو بہجی معدوم نہ ہو، یعنی مستقبل میں اس کا وجود مسلسل چلتار ہے۔

ازل: جانب ماضی میں غیرمتناہی زمانہ ہے۔

از لی: جو ہمیشہ سے ہولیتن وہ نیست سے ہست نہ ہوا ہو بلکہ وہ ہمیشہ سے موجود ہو۔

د ہر: نہایت طول وطویل زمانہ ہے اور مطلق زمانہ کے معنی میں بھی مستعمل ہوتا ہے، جیسے حديث: لَا تَسُبُّوا الدَّهُرَ. (زماني كوبرانه كهو)

سرمد: وه زمانه جس کی نهابتدا هونهانتها، یعنی ازل وابد کا مجموعه ـ

سرمدی: وه چیزجس کی نهابتدا هونهانتها ـ

حدِمشترک: دوہم جنس مقداروں کے درمیان وہ حدِ فاصل جوہرایک کا نقطۂ ابتدا بھی ہو اورنقطهٔ انتها بھی، یا اگر ایک مقدار سے کاٹ کر دوسری برر کھ دیں تو پہلی کم نہ ہواور دوسری زائد نہ ہو، جیسے دوا جسام متصلہ کے درمیان سطح اور دوسطوح متصلہ کے درمیان خط اور دو متصل خطوط کے درمیان نقط۔ یا یول کہیں کہ حدمشترک وہ چیز ہے جس کی نسبت کسی مقدار کے دونوں جزوں کی طرف کیساں ہو، جیسے خط کے دوحصوں کے درمیان نقطہ حد مشترک ہے، کیوں کہ اس کی نسبت خط کے دونوں حصوں کی طرف میساں ہے۔

# طبیعیات کا دوسرافن فلکیات کابیان

قدیم ہیئت کے معلّم اول ارسطو کے نزدیک عالم کا مرکز زمین ہے، تمام سارے اور توابت ستارے اس کے گردگھومتے ہیں۔ بطلیموں (Plolemee) صاحب مجنطی اس گروہ کا سرخیل ہے، اس حکیم نے مصر میں اسکندریہ کے پاس ۱۷۷ء میں وفات پائی ہے، اس کا مرکزیتِ زمین کا نظریہ تقریباً ڈیڑھ ہزارسال تک مسلم رہا۔ فرانسیں حکیم کو پرنیک (متوفی ۱۵۴۲ء) نے اس نظریہ کو باطل کیا اور مرکزیتِ بشس کا نظریہ پیش کیا جوآج تک چل رہاہے۔

قدیم نظریہ بیتھا کہ ہماری بیز مین پانی کوساتھ ملا کرایک کرہ ہے جس پر کرہ ہوا محیط ہے اور کرہ ہوا المحیط ہے اور ان عناصرِ اربعہ پر شخشے کی طرح شفاف اجسام کے نوافلاک پیاز کے چھلکے کی طرح متصل تہ بہتہ محیط ہیں، جن میں انگشتری کے نگینوں کی طرح تارے جڑے ہوئے ہیں۔ زمین معہ عناصرِ اربعہ درمیان فضا میں ساکن ہے اور فلکُ الافلاک اپنے ماتحت تمام افلاک کوزمین کے گرد چوہیں گھنٹوں میں ایک دورہ کرا تا ہے، جس سے رات دن اور مختلف موسم پیدا ہوتے ہیں۔

ار سطو کا میر بھی کہنا تھا کہ کا کنات کے مالا کی ما خذیا پنج عناصر ہیں: زمین، پانی، ہوا، آگ، اور اثیر (Ether)، سارے عالم کی تشکیل ان عناصر سے ہوئی ہے اور خود یہ عناصر بسیط ہیں، کسی اور عضر سے ان کی تشکیل نہیں ہوئی۔ عالم سفلی کے (فلک قمر سے نیچے کا جہاں ) کا

لہ اس سے پہلے ایک اور بطلیموں سکندر کا علاقی بھائی گذراہے، جس نے سکندر کے بعد مصر پر حکومت کی ہے، اس نے عجائب خانداسکندریہ بنایا تھا، اس نے ۲۸۲ ق م میں وفات پائی ہے۔ کے سفلی سین کے زیر کے ساتھ اردو تلفظ ہے، عربی سفلی بروزن علوی ہے۔ وجود پہلے چارعناصر سے ہوا ہے اور عالم علوی (آسان، ستاروں اور سیاروں) کا ماخذ و خمیر پانچواں عضر ہے۔ پہلے چارعناصر قابلِ تغیر ہیں اور خود وہ عناصر اور ان کے مرکبات وزن، خفت، ثقل، حرارت، برودت، یبوست اور رطوبت وغیرہ اوصاف سے متصف ہیں، مگر پانچواں عضر ازلی، ابدی اور نا قابلِ تغیر ہونے کے علاوہ مذکورہ بالا اوصاف میں سے کسی وصف کا حامل نہیں ہے۔ ا

فلکیات: وه خاص حالات، جوافلاک وساوات سے تعلّق رکھتے ہوں۔

فلک: حکمائے قدیم کے نزدیک فلک مقداری گول جسم ہے جو بسیط ہے، یعنی مختلف ماہیتیں رکھنے والے اجسام سے مرکب نہیں ہے اور جانداروں کی طرح اس کا بھی نفس ہے جونفس فلکی کہلاتا ہے اور وہ ہمیشہ اپنے شوق وارادہ سے حرکت ِ دَوری میں مصروف رہتا ہے اور وہ شیشہ کی طرح شفاف اور سخت نا قابلِ شکست ہے۔

دوسری رائے یہ ہے کہ افلاک کوئی اجسام نہیں ہیں، بلکہ سیاروں کی رفتار سے جو فضائی لائن پیدا ہوتی ہے اسی وہمی فضائی لائن (دائرے) کوان سیارات کے افلاک کہتے ہیں۔ مدار کے معنی ہیں: گھومنے کی جگہ، اجرام ساوی جن راہوں میں گھومتے اور تیرتے ہیں وہ افلاک ہیں۔

رصدی معائنہ سے نو بڑے افلاک پایئ جُوت کو پہنچے ہیں، جن کے نام یہ ہیں:

ا فلکُ الافلاک (فلکوں کا فلک یعنی سب سے بڑا فلک) اس کوفلکِ اطلس (سادہ فلک)

اور فلکِ اعظم (بڑا فلک) بھی کہتے ہیں، جہتوں کومتعین کرنے والا یہی فلک ہے۔

۲ اس سے نیچے فلکِ ثوابت ہے۔

۵ کھر فلکِ مرت نے ۔ ۲ ۔ پھر فلکِ جُس کے پھر فلکِ زہرہ ۸ ۔ پھر فلکِ عطار د

9 ۔ پھر فلکِ قر۔

ل فلكيات جديده: ج ام ١٠٥

اور چھوٹے افلاک پندرہ ہیں جن میں سے چھ تدویریں ہیں، آٹھ خارج المرکز ہیں اور فلکِ قمر کے لیے ایک اور فلک ہے جوموافق المرکز اور جوز ہر کہلاتا ہے، تفصیل علم ہیئت میں ہے۔

تشریح: قدیم حکمانے رصد گاہوں کی مدد سے کل نو افلاک دریافت کیے تھے۔ ان کے نزدیک سورج اور چاند کا شار بھی سیاروں میں تھا، کل سیارے سات تھے اور ان کی ترتیب حسب ذیل تھی۔

زمین کومرکزِ عالم ساکن تصور کیا گیا تھااور تمام سیاروں کواسکے گردمحوگردش فرض کیا گیا تھا۔

پہلا سیارہ چاند ہے جوزمین سے قریب ترین سیارہ ہے اور اس کا فلک، فلکِ قمر ہماری زمین پرسب سے پہلے محیط ہے۔ چاند تقریباً اٹھائیس دن میں مغرب سے مشرق کی جانب زمین کے گردایک دورہ پورا کرتا ہے۔

دوسرا سیارہ عطارد ہے۔اس کا فلک، فلکِ عطارد، فلکِ قمر پرمحیط ہے۔ بیسیارہ آ فآب کی طرح مغرب سے مشرق کی جانب تین سو پینیسٹھ دن ادر چھ گھنٹے میں زمین کے گرد دورہ یورا کرتا ہے۔

تیسراسیارہ زہرہ ہے، فلکِ زہرہ فلکِ عطارد پرمحیط ہے۔ بیسیارہ بھی سورج کی طرح تین سوپنیسٹھ دن اور چھے گھنٹوں میں زمین کے گرد دورہ پورا کرتا ہے۔

چوتھا سیارہ سورج ہے، فلک ِمثس فلکہ ِ ہرہ پرمحیط ہے، وہ بھی مذکورہ مدت میں ایک دورہ مکتل کرتا ہے۔

پانچواں سیارہ مرتخ ہے، فلکِ مرتخ فلکِ منس پر محیط ہے۔ بیسیارہ مغرب سے مشرق کی جانب دوسال شمسی (سات سوتمیں دن اور بارہ گھنٹوں) میں ایک دورہ پورا کرتا ہے۔

چھٹا سیارہ مشتری ہے، فلکِ مشتری فلکِ مرتخ پر محیط ہے، یہ سیارہ زمین کے گردمغرب

ے مشرق کی جانب بارہ سال مثسی میں ایک دورہ بورا کرتا ہے۔

ساتواں سیارہ زحل ہے، فلکِ زحل فلکِ مشتری پرمجیط ہے، یہ تین سال شمسی میں مغرب سے مشرق کی جانب ایک دورہ پورا کرتا ہے۔

آٹھواں فلک فلک ِ توابت ہے جس میں باقی کل تارے کینوں کی طرح جڑے ہوئے ہیں۔
نواں فلک مذکورہ تمام افلاک پر نواں فلک، فلک الافلاک ہے، جوسب افلاک پر محیط
ہے، جس کومحد دالجہات اور فلک ِ اطلس اور فلک ِ اعظم بھی کہتے ہیں، اس میں کوئی ستارہ یا
سیارہ نہیں ہے اور اس سے پرے کوئی مخلوق نہیں ہے۔ یہ فلک مشرق سے مغرب کی
جانب چوہیں گھنٹوں میں ایک دورہ پورا کرتا ہے اور اسینے ساتھ سارے افلاک کو چوہیں

جانب پویں مسوں یں ایک دورہ پورا ترباہے اورائیے ساتھ سارے افلاک تو پویں گھنٹوں میں ایک دورہ کرادیتا ہے جس سے تاروں کا طلوع وغروب، رات دن،موسموں کی تبدیلی وقوع پذیر ہوتی ہے۔

مرکزیت بخس کا نظریہ بینظریہ بھی بہت قدیم ہے کہ آفاب زمین سے کئی سوگنا بڑا ایک نورانی گولہ ہے جوفضا کے درمیان ساکن معلق ہے اور جس طرح ہماری بیز مین پہاڑوں، دریاؤں پرمشمل، ہوا سے محیط، فضا میں معلق ایک ایسا کرہ ہے جس پر رات دن اور مختلف موسموں کی آمد و رفت رہ فیرہ سیارے بھی مستقل زمین بیں جن پر رات دن اور مختلف موسموں کی آمد و رفت رہتی ہے۔ اور ہماری زمین اور بقیہ کل سیارے آفاب کے گرد مختلف مسافت پر لٹوکی طرح دوفتم کی حرکات میں مصروف بیں: اول ان سیاروں کی وہ حرکت جووہ اپنے محور پر کرتے ہیں جن سے ان کے رات اور جس دن بدلتے رہتے ہیں۔ دوم وہ حرکت جس سے وہ آفاب کے گرد چکر لگاتے ہیں اور جس سے ان کے موسم بدلتے ہیں۔

فائدہ: کیا آسان اور فلک ایک چیز ہیں یا ان میں کچھ فرق ہے؟ حکمانے اس مسلہ سے بحث نہیں کی۔علمائے اسلام نے دونوں کوایک مجھ کر اسلامی نظریہ اور فلسفی نظریہ میں تطیق

دینے کی کوشش کی ہے کہ سات آسان اور عرش و کرسی مل کرنو افلاک ہوتے ہیں، مگریہ محض ایک خیال ہے، ساوات اور عرش و کرسی کی جو تفصیلات نصوص میں وار د ہوئی ہیں ان سے بیرائے ہم آ ہنگ نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں چند ضروری باتیں عرض کی جاتی ہیں:

ا۔ قرآن وحدیث سے آسانوں کی تعدادسات ہونا ثابت ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ علم ہیئت والوں کا آسانوں کی تعدادنو بتلانا غلط، بے دلیل اور محض خیالات پر ببنی ہے۔ ا

۲۔ تم السجدہ آیت نمبراا میں ہے کہ آسان کا مادہ دخانیہ سیالہ ہے اور مشکوۃ شریف باب
بدأ السخد لمق فصل سوم میں بحوالہ ترفدی و مسندا تحدروایت ہے کہ آسان ایک موج ہے
(پانی کی موج کی طرح) جوروک دی گئی ہے، یعن بحکم اللی معلق ہے اور ہر دو آسانوں
کے درمیان پانچ سوسال کی مسافت ہے۔ اور فلاسفہ کے نزدیک افلاک مقدار رکھنے
والے گول اجسام ہیں، اور پیاز کے چھلکوں کی طرح تہ بہتہ ہیں، پھر دونوں نظریوں میں
تطبیق کیوں کر ہوسکتی ہے؟

۔ عرش اور کرس برحق ہیں۔قرآن پاک کی متعدد آیات میں ان کا تذکرہ آیا ہے۔ کرسی نیچے ہے اور عرش سب سے او پرآخری مخلوق ہے۔

متدرك حاكم مين حضرت ابن عباس خالفن كاقول ہے كه

الكرسى موضع القدمين، والعرش لا يُقَدِّرُ قَدُرَهُ إِلَّا اللَّه تعالَى.

کری پیرر کھنے کی جگہ ہےاور عرش کا انداز ہ سوائے خدا کے کوئی نہیں کرسکتا۔

اورمولانا وحیدالزمان صاحب تکھنوی ثم حیدرآبادی کی لغائ الحدیث اردومیں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی کری آسان اور زمین سب کو گھیرے ہوئے ہوئے سے اور عرش ہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے یہاں تک کہ کری کو بھی (توعرش کری سے بھی بہت بڑا ہے) یکی بات سدی مفسر نے کہی ہے اور ابن جریر اور ابن کثیر رہائے تا بے بحوالہ حضرت ابو ذریق تھی حدیث مفسر نے کہی ہے اور ابن جریر اور ابن کثیر رہائے تا بے بحوالہ حضرت ابو ذریق تھی تا تا ہے دیث

ل معارف القرآن شفيعي: ج ابص ٢٧ سط جه، ص ٢١

مرفوع بیان کی ہے کہ آنحضرت ملک آیا نے فرمایا کہ''قشم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے! ساتوں آسان اور زمینوں کی مثال کرسی کے مقابلہ میں ایسی ہے جیسے ایک بڑے میدان میں کوئی حلقهٔ انگشتری ڈال دیا جائے'' اوربعض دوسری روایات میں ہے کہ''عرش کے سامنے کری کی مثال بھی الیی ہی ہے، جیسے ایک بڑے میدان میں انگشتری کا حلقه ـ "ك

اورابن ابي العزحفي نے العقيدة الطحا ويد كى شرح ميں لكھا ہے كہ

بعض متکلمین کا خیال یہ ہے کہ عرش فلک ہے، تمام جوانب سے متدریہ ہے، ہر جہت سے عالم کومحیط ہے، کبھی وہ عرش کو فلکِ اطلس اور فلکِ تاسع بھی کہتے ہیں۔ بیہ بات صحیح نہیں ہے، کیوں کہ نصوص سے میہ بات ثابت ہے کہ عرش کے پائے ہیں، اس کوفر شیتے اٹھائے ہوئے ہیں، نیزلفت میں عرش کے معنی تخت شاہی کے ہیں،اس سے فلک مرادنہیں ہے، نه عرب اس لفظ سے بیم عنی سمجھتے ہیں، جب کہ قرآن عربوں کی زبان ومحاورات میں نازل ہوا ہے۔ غرض عرش پائے رکھنے والاتخت ہے، جسے ملائکہ تھامے ہوئے ہیں اور وہ عالم پر تبے کی طرح ہے۔ <sup>ہے</sup>

٣ \_ فلاسفه آخویں آسان کو فلک ِثوابت مانتے ہیں ، یعنی تمام ستاروں کو اس میں فرض کرتے ہیں اور آٹھواں آسان کرسی بنتا ہے، یعنی تمام ستارے کرسی میں جڑے ہوئے ہیں۔ یہ بات بھی قطعاً نصوص کےخلاف ہے، کیوں کہ سی نص سے بیہ بات ثابت نہیں ہے کہ اللہ تعالی نے کرسی کوستاروں سے مزین کیا ہے، بلکہ سورۃ الصافات وغیرہ میں صراحت ہے کہ اللہ تعالی نے اس طرف والے آسان کو یعنی سائے دنیا کوستاروں کی آ رائش سے رونق دی ہے۔ اس لیے ظاہر یہ ہے کہ سا اور فلک الگ الگ چیزیں ہیں۔ فلک وہ دائرہ ہےجس میں جرم ِساوی تیرتا ہے، یعنی وہ اس کا روٹ ہے اور بڑی راہیں نو اور چھوٹی راہیں پندرہ،کل چوہیں ہیں۔اور آسان کل سات ہیں، وہ سیال دھویں کی شکل میں ہیں اور ایک روکی ہوئی موج کی طرح ہیں۔ اس سے زیادہ ہم آسانوں کے بارے میں نہیں جانتے۔

افلاک کے احکام: فلاسفہ کے نزویک افلاک کے سات احکام ہیں:

- ا۔ افلاک گول ہیں، یعنی اگر ہم ان کے بالکل بچ میں ایک نقطہ فرض کریں تو اس نقطہ سے سطح کی طرف نکلنے والے تمام خطوط مکساں ہوں گے جسیبا کرہ میں ہوتا ہے۔
- السلام بیرط بیں، لیعنی وہ ایسے اجسام سے مرکب نہیں بیں جن کی ماہیتیں مختلف ہوں، مثلاً اجسامِ عضریہ چاریا تین یا دوعناصر سے مرکب بیں اور چاروں عناصر کی ماہیتیں مختلف ہیں، اس طرح کے اجزا سے افلاک مرکب نہیں ہیں۔ بلکہ ان کے اجزا کی سب کی ایک ہی ماہیت ہے (بسیط کے یہ بھی ایک معنی ہیں جیسا کہ آگے اجزا کی سب کی ایک ہی ماہیت ہے (بسیط کے یہ بھی ایک معنی ہیں جیسا کہ آگے آرہا ہے)۔
- ۔ فلک کون وفساد (بننے اور بگڑنے) اور خرق والتیام (بھٹنے اور جڑنے) کو قبول نہیں کرتا، نہ وہ خشک ہے نہ تر، نہ سرد ہے نہ گرم، نہ ہلکا ہے نہ بھاری۔
  - ہے۔ فلک ہمیشہ گول گھومتار ہتا ہے۔
  - ۵۔ فلک ارادہ سے حرکت کرتا ہے۔
  - ۲۔ فلک کوحرکت دینے والی قوتِ بعیدہ مادّہ سے مجرد ہے اور وہ نفسِ فلکی ہے۔
- ے۔ فلک کوحرکت دینے والی قوت قریبہ جسمانی یعنی مادّی ہے اور وہ فلک کانفسِ منطبعہ (چھپنے والانفس) ہے اور فلک سے اس کا تعلّق ایسا ہے جسیا ہماری قوتِ خیالیہ کا ہم سے تعلّق ہے۔

تشریج: جس طرح انسان کے لیے دونفس ہیں:نسمہ اورنفسِ ناطقہ،اول مادّی اورجسم میں ساری (حلول کرنے والا) ہے اور ثانی غیر مادّی اور انسان کیساتھ اس کاتعلّق بواسط نسمہ

ہے، اس طرح فلاسفہ کے نزدیک افلاک کوحر کت دینے والے نفس بھی دو ہیں: ایک نفسِ منطبعہ، دوسرانفسِ ذکیہ۔اول محرک قریب (بلاواسطہ محرک) مادّی، اور جرم فلکی کے ہر ہر جزومیں ساری ہے، اور جس طرح ہماری قوتِ خیالیہ ادرا کاتِ جزئیہ کامحل ہے، اس طرح ہماری قوتِ خیالیہ ادرا کاتِ جزئیہ کامحل ہے، بس فرق یہ ہے کہ قوتِ خیالیہ د ماغ میں رکھی گئی ہے اور نفسِ منطبعہ فلک کے ہر ہر جزومیں ہے۔انطباع کے معنی ہیں: چھپنا، چوں کہ بینفس جرم فلکی میں منقش ہوتا ہے اس لیے اس کونفسِ منطبعہ کہتے ہیں۔

ٹانی محرک بعید ہے، لینی وہ فلک کو بواسط نفسِ منطبعہ حرکت دیتا ہے اور مجر دلینی غیر مادّی ہے اور مجر دلینی غیر مادّی ہے اور جر مِ فلکی میں ساری نہیں ہے، جیسے نفسِ ناطقہ کا بدنِ انسانی کے ساتھ تعلّق بواسطہ نسمہ ہے اور وہ بدن میں ساری نہیں ہے۔ اس کا نام نفسِ زکیہ (ستھرانفس) اس کی شرافت اور بزرگ کی وجہ سے رکھا گیا ہے، جیسے نفسِ ناطقہ کو اس کی بزرگ کی وجہ سے روحِ ربانی کہتے ہیں۔ ربانی کہتے ہیں۔

کوکب (ستارہ) گول بسیط جسم ہے، یعنی ستارے مادی ہیں، ان کی شکلیں گول ہیں اور وہ بسیط یعنی مختلف ماہیت والے اجزا سے مرکب نہیں ہیں۔ تمام ستارے فلک میں اس طرح جڑے ہوئے ہیں جس طرح گلینہ انگوشی میں جڑا ہوا ہوتا ہے، اور چاند کے علاوہ تمام ستارے بذات خودروشن ہیں اور چاند سورج سے روشنی حاصل کرتا ہے، یہ فلاسفہ کی رائے ہے۔ اور شکلمین کے نزد یک تمام سیارے سورج سے روشنی حاصل کرتے ہیں اور ستارے بذات خودروش ہیں۔ اور کواکب سیارہ سات ہیں، یعنی زحل، مشتری وغیرہ اور ان کو بذات خودروش ہیں۔ اور کواکب سیارہ سات ہیں، یعنی زحل، مشتری وغیرہ اور ان کو سیارہ (تیزگام) اس لیے کہتے ہیں کہ ان کی رفتار بہت دھیمی (برقرارر ہے والے) ہیں، ان کو ثوابت یا تو اس لیے کہتے ہیں کہ ان کی رفتار بہت دھیمی ایس ایمی اوضاع بھی نہیں بدلتے، یعنی ایک ستارہ کا دوسرے سے جو قرب و بُعد اور محاذات کا تعتق ہے وہ ہمیشہ برقرار رہتا ہے۔ ایک ستارہ کا دوسرے سے جو قرب و بُعد اور محاذات کا تعتق ہے وہ ہمیشہ برقرار رہتا ہے۔

تشريح: ستاره، سياره اورسيار چهاوران كى تفصيلات درج ذيل ہيں:

سیارہ (Planet) وہ جرم فلکی ہے جو حرکت کرتا نظر آتا ہے، علم ہیئت میں سیارہ وہ جرم فلکی ہے جو آ فتاب کے گرد گھومتا ہے، نظام کو پر نیکی میں تمام سیارے سورج کے گرد گھومتے ہیں، زمین بھی ان میں سے ایک سیارہ ہے۔ سیاروں کی تر تیب مرکز آ فتاب سے شروع ہوکر یہ ہے: اعطارہ ۲۔ زہرہ ۳۔ ارض (زمین) ہم۔ مریخ ۵۔ مشتری ۲۔ زحل کے یور نیس ۸۔ نپ چون ۹۔ پلاٹو۔ یہی سیارات کلاں کہلاتے ہیں، اور سیارات صغیرہ کے مدار مشتری اور مریخ کے مداروں میں واقع ہیں۔

سیار چہ: وہ سیارہ ہے جوسورج کے گردنہیں بلکہ کسی سیارہ کے گردحرکت کرتا ہے، اصطلاح میں اسے قمر (چاند) کہتے ہیں۔ ہماری زمین کا ایک چاند ہے اور وہ زمین کے گردگردش کرتا ہے اور زمین سیارہ ہے جوسورج کے گردگردش کرتی ہے۔ مشتری کے بارہ چاند ہیں، زحل کے نوچاند ہیں اور پورینس کے یانچ۔

ستارہ (Star) وہ ساکن اور روش کرہ جورات کو آسان پر چمکنا نظر آتا ہے، اس کو بخم اور
کوکب بھی کہتے ہیں، تمام ستارے گیس سے بنے ہوئے ہیں اس طرح کہ گیس کے اجزا
نے از دھام کی وجہ سے ایک مقام پر بگولے کی طرح گردش شروع کردی۔ گردش کے
دوران اجزابا ہم ایک دوسرے سے بیوست ہونے لگے، مدتِ مدیدہ کے بعدوہ چمک دار
مٹھوں اجسام ہے۔ یہی روش اجسام ستارے کہلاتے ہیں۔

خالی آنکھ سے یانچ ہزار تاسات ہزارستار بےنظر آتے ہیں۔چھوٹی دور بین سے ایک لاکھ

له فلکیات جدیده:ج ام<sup>9</sup> ۲۶مع اضافه

ستاروں کا مشاہدہ ہوسکتا ہے۔ ہرشل کی بنائی ہوئی ہیں فٹ کمبی دور بین سے دو کروڑ،
اوراس کے بعد بنائی ہوئی دور بینوں کے ذریعہ دس کروڑ ستاروں کا اندازہ لگایا گیا ہے،
لیکن بعد کی تحقیقات سے ثابت ہوا ہے کہ ستاروں کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ صرف
ہماری کہکشاں گئے جھرمٹ میں ایک کھرب ستارے موجود ہیں۔ اور کا نئات میں
ہماری کہکشاں کی مانندگئ کروڑ کہکشا کیں موجود ہیں اور ہرایک کہکشاں اربہا کواکب پر
مشمل ہے۔ سرجیس جینس کہتا ہے کہ کا نئات میں ستاروں کی تعداد اتنی زیادہ ہے جتنے
ریت کے اُن گنت ذرے ہے۔

فائدہ: مرکزیتِ بنس کا نظریہ بھی بہت قدیم نظریہ ہے۔ فیٹاغورٹ (متوفی ۲۹۵ قبل میہ کے متعدد تلافدہ اس نظریہ کے قائل سے کہ آفتاب ساکن ہے اور زمین اس کے گردگوم رہی ہے، مگر اس نظریہ کو قبولِ عام حاصل نہ ہوسکا اور بطلیموسی نظریہ مرکزیت ارض کا چل پڑا۔ مسلمانوں میں ابواسحاق ابراہیم بن بچی زرقالی اندلسی قرطبی (۲۹اء - ۱۰۸۷ء) نے بطلیموسی نظریہ پیش کیا کہ زمین بطلیموسی نظریہ پیش کیا کہ زمین ایپ محور پر بھی اور آفتاب کے گرد بھی محور کت ہے۔ اس طرح جملہ سیارے بھی آفتاب کے گردگردش کناں ہیں۔

پھر جدیدعلم فلکیات کے بانی مشہورفلکی کوپڑنیس بولینڈی (۱۲۷۳ء-۱۵۳۳ء) نے اس رائے کی بہترین تشریحات کر کے مشاہدات وتجربات سے اس کی مزید تائید کی، ورنہ فی نفسہ یہ نظریہ قدیم ہے ہے۔

فائدہ: علمائے ہیئت ِجدیدہ کے نزدیک آفتاب کی تین حرکات ہیں:

لے کہکشاں (Galaxy) بہت سے چھوٹے چھوٹے ستاروں کی دھار جواند ھیری رات میں سڑک کی مانند، آسان پر دور تک گئی ہوئی نظر آتی ہے۔ (فیروز اللغات)

ع فلكيات جديده: ج ابص الملخصأ على مستفاداز فلكيات جديده

اول محوری اس کا دورہ بچیس دن آٹھ گھنٹہ میں تام ہوتا ہے۔ مگر ہمارے مشاہدے کے لحاظ سے بیددورساڑ ھے ستائیس ہوم میں پورا ہوتا ہے۔

دوم: اپنے نظام سمیت کوکب نسر واقع کے طرف بسرعت گیارہ میل فی سینڈ جارہا ہے، بعض کے نزدیک ساڑھے گیازہ میل فی سینڈ۔

سوم: کل جہال کی حرکت۔ ہرشل نے عالم کہکشاں کو ایک پہیہ سے تشبیہ دیتے ہوئے یہ نظریہ پیش کیا ہے کہ یہ کہکشال گھوم رہی ہے، اس کے تمام کوا کب بھی جن میں شمس بھی داخل ہے گھوم رہے ہیں۔ یہ کل جہال کی حرکت ہے، بایں حرکت آ فتاب کی رفتار فی سینڈ تقریباً دوسومیل ہے۔ "

فائدہ: کا ئنات، شمس وقمر، کواکب، ثوابت وسیارات اور مرکزیت ارض وشمس کے بارے میں بیتمام نظریات خواہ قدیم ہوں یا جدید محض ظن وتخمین اور تجربات و مشاہدات پر مبنی ہیں، ان میں کتنی صدافت ہے اس بارے میں کچھنہیں کہا جاسکتا، قرآن کریم اور احادیث شریفہ میں بھی اس بارے میں واضح تفصیلات نہیں ہیں اور شریعت کا بیہ موضوع بھی نہیں ہے، نصوص میں صرف اشارے یائے جاتے ہیں، مثلاً:

ا۔ ﴿ وَالشَّمُسُ تَجُوِیُ لِمُسْتَقَوِّ لَّهَا ﴾ (اورسورج اپ ٹھکانے کی طرف چلتا رہتا ہے) اس آیت میں متعقر سے متعقرِ زمانی بھی مراولیا گیا ہے اور متعقرِ مکانی بھی مستقرِ زمانی بھی مراولیا گیا ہے اور متعقرِ مکانی بھی مستقرِ زمانی یعنی وہ وقت جب کہ آفتاب اپنی حرکت مقررہ پوری کرکے رک جائے گا اور وہ وقت قیامت کا دن ہے، سورہ زمر آیت نمبر ۵ سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کہ متعقر سے مرادمتقرِ زمانی یعنی روزِ قیامت ہے، ارشاد ہے: ﴿ کُلُّ یَّجُوِیُ لِاَ جَلِ مُسَمِّی ﴾ مرادمتقرِ زمانی یعنی روزِ قیامت ہے، ارشاد ہے: ﴿ کُلُّ یَّجُوِیُ لِاَ جَلِ مُسَمِّی ﴾

له محور کے معنی ہیں وُھراجس پر پہیدگردش کرتا ہے اور محوری حرکت کا مطلب ہے اپنی جگہ پر رہتے ہوئے گول گھومنا۔ کے نسر واقع (جھیٹتا ہوا گدھ) قطب تارہ کے پاس ایک مشہور ستارہ ہے، بیشالی ستاروں میں سب سے زیادہ روثن ہے۔ سلے فلکیات جدیدہ: ج1،ص ۳۷ سمیلی س. ۲۸ شکی فاطر: ۱۳ (ہرایک مقررہ وقت تک چلتا رہے گا) اور اگر متعقرِ مکانی مرادلیا جائے تو بھی آیت کی اس پر دلالت نہیں ہے کہ وہ حرکت گول ہے، خطِ افقی پرحرکت بھی مراد ہو علتی ہے۔

۲۔ ﴿ کُلُّ فِنَی فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ (ہرایک، ایک دائرہ میں تیرتا ہے) یہ آیت سورہ انبیاء میں بھی آئی ہے اور سورہ لیس میں بھی۔ اس آیت سے سورج اور چاند دونوں کا متحرک ہونا ثابت ہوتا ہے، مگر دونوں کی حرکت ایک طرح کی ہونا ثابت نہیں ہوتا، کیوں کہ فلک کے معنی اس دائرہ کے ہیں جس میں کوئی سیارہ حرکت کرتا ہے، خواہ وہ دائرہ متدریہ ویا متعطیل۔

۳۔ حدیث شریف میں بیمضمون آیا ہے کہ آفتاب چلتا رہتا ہے، یہاں تک کہ وہ عرش کے پنچ بہنچ کرسجدہ کرتا ہے اور نئے دورے کی اجازت طلب کرتا ہے، قربِ قیامت میں اس کواجازت نہیں ملے گی اور وہ الٹا مغرب سے طلوع کرے گا،اس وفت تو بہ کا درواز ہ بند ہوجائے گا، اس حدیث میں تمثیل ہے، اظہارِ حقیقت مرادنہیں ہے، معارف القرآن میں حضرت مفتی محمر شفیع صاحب وَللنُهُ مَنَّ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْ خلاصہ یہ ہے کہ غروب آفتاب کی شخصیص اور اس کے بعد زبر عرش جانے اور وہاں سجدہ کرنے اور اگلے دورے کی اجازت مانگنے کے جو واقعات اس روایت میں بتلائے گئے ہیں وہ پیغمبراندمؤ ژنعلیم کے مناسب بالکل عوامی نظر کے اعتبار سے ایک تمثیل ہے، نہاس سے بیلازم آتا ہے کہ وہ انسان کی طرح زمین پرسجدہ کرے اور نہ سجدہ کرنے کے وقت آ فتاب کی حرکت میں کچھ وقفہ ہونا لازم آتا ہے، اور نہ بیمراد ہے کہ وہ دن رات میں صرف ایک ہی سجدہ کسی خاص جگہ جا کر کرتا ہے، اور نہ بیر کہ وہ صرف غروب کے بعد تحت العرش جاتا ہے، مگراس انقلا بی وقت میں جب کہ عوام بیدد مکھ رہے ہیں کہ آفتاب ہم سے غائب ہور ہاہے اس وقت بطورتمثیل ان کو اس حقیقت سے آگاہ کر دیا گیا کہ بیہ جو کچھ

ل يس: ۴۸

ہور ہاہے وہ در حقیقت آفاب کے زیرِعرش تابع فرمان چلتے رہنے سے ہور ہاہے، آفاب خود کوئی قدرت وطافت نہیں رکھتا کے

تمثیل کے معنی ہیں: تثبیہ دینا، مثال کے ذریعہ کوئی بات سمجھانا، کسی معنوی حقیقت کو سمجھانے کے لیے کوئی محسوس پیرائی بیان اختیار کرنا، احادیث شریفہ میں آفتاب کے تابع فرمان چلنے کواس پیرائی بیان میں سمجھایا گیا ہے جیسے: إِنَّ شِدَّةَ الْحَرِّ مِنُ فَیْحِ جَهَنَّمَ. (گرمی کی تیزی جہنّم کے پھیلاؤے ہے ) اس کوبعض علمانے تمثیل قرار دیا ہے کہ گرمی کی شدت دوزخ کی طرح تکلیف دہ ہے۔

غرض قرآن و حدیث سے سورج کی حرکت کا پیتہ تو چلتا ہے اور اس کے سب ہی قائل ہیں۔ فلکیات قدیم والے بھی ، مگر حرکت کی کسی خاص نوعیت کی طرف اشارہ نہیں ملتا کہ وہ مستدیر ہے یا اُفق ہے یا محوری ہے، علم ہیئت قدیم والے حرکتِ مستدیرہ مانتے ہیں اور قدیم ہی سے یہ نظریہ بھی چلا آرہا ہے کہ اس کی حرکتِ مستدیرہ نہیں ہے، بلکہ محوری اور اُفقی حرکت کرتا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب!

#### بسيطكابيان

بسیط لغت میں جمعنی مبسوط ہے اور مبسوط کے معنی ہیں: پھیلایا ہوا۔ اور اصطلاح میں بسیط وہ چیز ہے جس کا کوئی جزونہ ہو۔ بسیط کا مقابل مرکب ہے اور جتنی قسمیں بسیط کی ہیں وہی سب مرکب کی بھی ہیں۔ بسیط کی دوشمیں ہیں: بسیط حقیقی، اور بسیط غیر حقیقی۔ ا۔ بسیط حقیقی: وہ ہے جس میں قطعاً کوئی جزونہ ہو، جیسے معبود نقطہ اور وحدت حقیقی۔ ۲۔ بسیط غیر حقیقی کے چند معنی ہیں:

اول: وه چیز جو بظاہر مختلف ماہیت رکھنے والے اجسام سے مرکب نہ ہو،اگر چہ نفسُ الامر

له معارف القرآن: ج 2، mar

میں ان اجزا کی ماہیتیں مختلف ہوں، مگر مشاہدہ کے اعتبار سے وہ متحدُ الماہیت محسوس ہوتے ہوں تو وہ چیز بسیط کہلائے گی، جیسے عناصرِ اربعہ، افلاک اور حیوانات کے اعضائے متشابہہ گوشت، ہڈی وغیرہ، کیوں کہ آگ پانی وغیرہ، اسی طرح افلاک، اجزاسے مرکب ہیں اور وہ مشاہدہ میں متحدُ الماہیت نظر آتے ہیں۔ یہی حال گوشت ہڈی وغیرہ کا بھی ہے۔ متشابہ بمعنی مماثل ہے، تنشاب کہ الأموان کے معنی ہیں: دو چیزوں کا باہم اس طرح ہوجانا کہ ان میں امتیاز کرنا مشکل ہو، گوشت اور ہڈی اسی طرح کے اعضا ہیں، گوشت کا ہر کلوا گوشت ہے اور ہڈی کا ہر جزو یکساں ہوتا ہے۔ ان میں امتیاز ہر کلوا گوشت کے بیاعضا اعضا کے متشابہہ کہلاتے ہیں۔

دوم: وہ چیز جس کے اجزا دوسری چیز کی بہنست کم ہوں وہ بسیط ہے، قضایا بسیطہ اسی لیے بسیطہ کہلاتے ہیں کہان میں قضایا مرکبہ کی بہنست اجزا کم ہوتے ہیں۔

سوم: وہ چیز جس کا ہر جزومقداری نام اور تعریف میں حقیقت کے اعتبار سے کل کے مساوی ہو، جیسے عناصرِ اربعہ، کیوں کہ پانی کا ہر جزو پانی کہلاتا ہے اوراس کی ماہیت بھی وہی ہے جوکل کی ہے اورافلاک اوراعضائے متشابہہ بسیطنہیں ہیں، کیوں کہ فلک کاہر جزوفلک نہیں کہلاتا، بلکہ برج کہلاتا ہے اور گوشت اور ہڈی کے اجزا عناصرِ اربعہ ہیں جن کے نام اور ماہییں کل سے مختلف ہیں۔

چہارم: وہ چیز جس کا ہر جزومقداری مشاہدہ کے اعتبار سے نام اور تعریف میں کل کے مساوی ہو، نفش الامر میں مساوی نہ ہو، جیسے عناصرِ اربعہ اور اعضائے متشابہہ، کیوں کہ پانی کا ہر قطرہ پانی اور گوشت اور ہڈی کا ہر تکڑا گوشت اور ہڈی کہلاتا ہے، اور کل اور جزو کی تعریف بھی ایک ہے، اور افلاک بسیط نہیں ہیں، کیوں کہ ان کا ہر حصّہ برج کہلاتا ہے، فلک نہیں کہلاتا۔

نوٹ: کتابوں میں جہاں''جزومقداری'' آتا ہےاس سے مقصود ہیولی اور صورتِ جسمیہ

سے احتراز ہوتا ہے، کیوں کہ بید دونوں بھی جسم کے اجز اہیں،مگر غیر مقداری ہیں۔ فائدہ: بسیط دونتم کے ہیں: روحانی (غیر مادّی)،اور جسمانی (مادّی)۔ بسیط روحانی بیہ ہیں:عقولِ عشرہ،نفوسِ بشریہ،نفوسِ حیوانیہ،نفوسِ نباتیہ اورنفوسِ فلکیہ۔ بسیط جسمانی عناصرِ اربعہ ہیں۔

فائدہ: اجسامِ بسیطہ کے لیے بھی اجسامِ مرکبہ کی طرح جیّز و مکان ہوتا ہے، اس لیے کہ اجسامِ مرکبہ، مجموعہ بسائط سے عبارت ہیں اور مرکبات کے لیے جیّز لا بدی ہے، تو اس کے اجزاکے لیے بھی جیّز ضروری ہے۔ یہاں سوال ہوتا ہے کہ جسم تو آگ، پانی، ہوا، مٹی سے مرکب کا جیّز طبعی کون سا ہوگا؟ سے مرکب ہے کہ اگر چاروں تو جیّل میں برابر ہیں تو جہاں سب متفق ہوجا ئیں وہی ان کا جیّز ہوجائے گا، ورنہ جو غالب ہوگا اس کا جیّز مرکب کا جیّز طبعی ہوگا، اس لے کہ وہ

کا حیّز ہوجائے گا، ورنہ جو غالب ہوگا اس کا حیّز مرکب کا حیّز طبعی ہوگا، اس لیے کہ وہ بسبب قوت کے اپنی ہی طرف تھنچے گا<sup>لے</sup>

قاعدہ: بسیط حقیقی کی حدتام ممکن نہیں، کیوں کہ حدتام جنس اور فصل سے مرکب ہوتی ہے اور بسیط میں بیاجزانہیں ہوتے ،اسی لیے اللہ تعالیٰ کی حدتام نہیں ہوسکتی، رسم ہی سے ان کی معرفت حاصل کی جاسکتی ہے۔اور اللہ تعالیٰ کا تصور بالکندہ اور بسکندہ بھی نہیں کیا جاسکتا، کیوں کہ وہ حدتام کے ذریعہ ہوتا ہے۔ان کا صرف تصور بالوجہ اور بوجہہ کیا جاسکتا ہے کیوں کہ وہ وہ می مدد سے ہوتا ہے۔

نوٹ: مرکب کابیان آ گے عضریات میں آئے گا۔

جهت كابيان

جہت کے دومعنی ہیں:ا۔اشارۂ حسیہ کی آخری حد ۲۔حرکت مستقیمہ کی آخری حد ۔

یعنی جب ہم کسی چیز کی طرف محسوں اشارہ کریں تو جہاں پہنچ کر ہمارا اشارہ رکے گا وہ جہت ہے،اسی طرح کوئی چیز سیدھی حرکت کرے تو جہاں پہنچ کراس کی حرکت رکے گی وہ جہت ہے۔

مشہور جہتیں چھ ہیں: اوپر، نیچی، آگے، پیچے، دائیں، اور بائیں۔ ان میں سے اوّل دو حقیق ہیں، کیوں کہ وہ بدلتی حقیق ہیں، کیوں کہ وہ بدلتی میں اور باقی چاراضافی (غیر حقیق) ہیں، کیوں کہ وہ بدلتی ہیں، مثلاً کھڑا ہوا آ دمی الٹا ہوجائے تو بھی جہتیں نہیں بدلیں گی، یعنی سرکی جانب کا حقہ''اوپر''اور پیروں کی طرف کا حقہ''نیخ 'نہیں کہلائے گا، بلکہ یہ کہیں گے کہ سر نیچ ہوگیا اور پیراوپر ہوگئے۔ اور باقی جہتوں کی صورتِ حال اس کے برخلاف ہے، مثلاً اگر کوئی شخص مشرق کی جانب متوجہ ہوتو مشرق اس کے'' آگے''اور مغرب اس کے'' پیچیے'' ہوگا، پھر جب وہ مغرب اس کے 'آگے''اور مغرب اس کے'' پیچیے'' ہوگا، پھر جب وہ مغرب کی طرف رخ پھیر لے تو جہتیں بدل جائیں گی، اب مغرب اس کے'' آگے'' اور مشرق اس کے'' ہوجائے گا۔

جہتِ فوق کی دوتعریفیں کی گئی ہیں: ا۔ فلکُ الافلاک کی بالائی سطح ۲۔ فلکِ قمر کی وہ جانب جوز مین کی طرف ہے، پہلی تعریف مشہور ہے اور اس کے اعتبار سے فلکُ الافلاک کومُحدِّد جہات (جہوں کو متعین کرنے والا) کہتے ہیں۔

جہت ِتحت مرکزِ عالم کو کہتے ہیں، یعنی اس فرضی نقطہ کو کہتے ہیں جوز مین کے دَل (موٹائی) میں مان لیا گیا ہے۔

# كون وفساد كابيان

کون مصدر ہے، اس کے لغوی معنی ہیں: ہونا۔ اور اصطلاح میں ''کون' کسی چیز کا کیبارگی قوت سے فعل کی طرف نکلنا ہے، جیسے پانی کا بھاپ ہوجانا۔ پانی میں صورتِ ہوائیہ بالقوہ موجود ہوتی ہے۔ جب پانی آگ پر کھولتا ہے تو وہ یکبارگی وجود میں آجاتی ہے، اگر خروج بہ تدریج ہوتو اس کا نام حرکت ہے۔ اور''کون' کا مقابل''فساد' ہے،

جیسے پانی جب بھاپ بن جاتا ہے تو صورتِ ہوائید کا تو ''کون' 'ہوتا ہے اور صورتِ مائیہ کا''فساد'۔ اور بعض حضرات کے نزدیک''کون' نام ہے مادّہ میں کسی نئی صورت کے پیدا ہونے کا جو پہلے موجود نہ تھی جیسے مٹی کا،کوزہ بن جانا''کون' ہے اور اب وہ مٹی کی پہلی والی صورت باتی نہ رہی یہ فساد ہے۔

### میل کا بیان

میل مَالَ یَمِیُلُ کامصدرہے، مَیکلان بھی اسی کامصدرہے۔اس کے لغوی معنی ہیں: محبّت کرنا، رغبت کرنا۔اوراصطلاح میں میل ایک کیفیت ہے جس کے ذریعہ جسم اس چیز کوراہ سے ہٹا تا ہے جواس کوحرکت سے روکتی ہے اور جومتحرک کومبداً سے منتہی تک جانے برآ مادہ کرتی ہے۔

میل اگرچه معنوی چیز ہے، مگر اس کا احساس عند عدمِ الحرکت بھی ہوتا ہے، مثلاً جب کسی پھرکو ہاتھ پررکھا جائے تو اس کا بوجھ ہاتھ کو جھکا دیتا ہے، اسی طرح غبارے میں یا مشک میں ہوا بھر کر اس کو پانی میں دبایا جائے تو اس کا میل اس کو او پر لا نا چاہے گا اور اس پر ہاتھ رکھا جائے تو ہاتھ کو اس کا دباؤمحسوں ہوگا۔ اس لیے میل بدیہی چیز ہے، ہر عام و خاص اس کو جانتا ہے، اس کو کسی دلیل سے ثابت کرنا ضروری نہیں، تا ہم فلاسفہ نے اس کو دلیل سے ثابت کرنا ضروری نہیں، تا ہم فلاسفہ نے اس کو دلیل سے بھی ثابت کیا ہے۔

میل کا ثبوت: حرکت سریع بھی ہوتی ہے اور بطی بھی۔ بیسرعت وبطوطبیعت جسم کی وجہ سے نہیں ہوسکتا، کیول کہ طبیعت کا اقتضا متفاوت نہیں ہوتا، نہ بیہ بات قاسر کی وجہ سے ہوسکتی ہے، کیول کہ قاسر ہمیشہ موجو دنہیں ہوتا، بلکہ اسکا سبب میل ہے۔ فشبت المعرام! دلیل کی تفصیل: سرعت کی تعریف سے کہ جس مسافت کو ایک متحرک نے گھنٹہ بھر میں طے کیا ہے دوسرامتحرک اسی کو آ دھ گھنٹہ میں طے کرلے یا جس مسافت کو ایک متحرک نے

گفته بجر میں طے کیا ہے دوسرامتحرک اس سے زیادہ مسافت کو گفته بجر میں طے کرے۔
اور بطو کی تعریف یہ ہے کہ جس مسافت کو ایک متحرک نے آدھ گفته میں طے کیا ہے دوسرا متحرک اس کو گفته بھر میں طے کرے یا جس مسافت کو ایک متحرک نے آدھ گفته میں طے کیا ہے دوسرامتحرک اس سے کم مسافت کو بھی آدھ گفته میں طے کرے ، غرض سرعت وبطو حرکت کو دوسری حرکت کی بہ نسبت عارض ہوتے ہیں، مثلاً بھی (گھوڑا گاڑی) کی حرکت موٹر کار کے اعتبار سے بطی ہے اور بیل گاڑی کے اعتبار سے سریع ۔اور سرعت وبطو کسی حد پرمنتی نہیں ہوسکتے ، یعنی کوئی حرکت سریع این نہیں ہے کہ اس سے زیادہ سریع نہ ہوسکے ۔
موسکے اور نہ کوئی ایسی بھوئیکہ ہے کہ اس سے زیادہ بطی کنہ ہوسکے۔

اب ہم دومتحرک فرض کرتے ہیں: ایک سرایج الحرکت، دوسرابطی الحرکت، مثلاً ایک پھر سے ہم دومتحرک فرض کرتے ہیں: ایک سر بھر کا ہے، دوسرا آ دھ سیر کا، جب ان دونوں کو معاً اوپر سے نیچے پھینکا جائے گا تو سیر کھر کا پھر جلدی زمین پرآئے گا اور آ دھ سیر کا دیر میں آئے گا۔ اس تفاوت کی وجہ کیا ہو سکتی ہو کا بھر جہ دونوں پھروں کی ایک ہے، دونوں پھروں کی طبیعت دونوں پھروں کی ایک ہے، اس لیے اس کا اقتضا مختلف نہیں ہو سکتا ۔ نہ اس کی وجہ قاسر بن سکتا ہے، کیوں کہ قاسر کا ہر جگہ پایا جانا ضروری نہیں ہے، بلکہ اس کا سب میل ہے جو حرکت اور طبیعت کے بچ کی ایک چیز ہے، وہی سرعت و بطوکی علّت قریبہ ہے، لیمن حرکت کا سرایج اور بطی ہونا اسی پھروں میں موجود ہے، البتہ پہلے میں میل زیادہ پر موقوف ہے، کیوں کہ میل تو دونوں پھروں میں موجود ہے، البتہ پہلے میں میل زیادہ بھی ہوئی، اور دوسرے میں کم ہے، اس لیے اس کی حرکت سرایع ہوئی، اور دوسرے میں کم ہے، اس لیے اس کی حرکت بطری ہوئی۔

اور جب مذکورہ دونوں پھروں کو بلندی کی طرف پھینکا جائے تو معاملہ برعکس ہوجائے گا لینی سیر بھر کے پھر کی حرکت بطی ہوگی اور آ دھ سیر کے پھر کی سریع ،اوراس کی وجہ بھی میل کی کمی بیشی ہوگی۔ جس پھر میں میل کم ہے وہ قاسر کی زیادہ اطاعت کرے گا اور جلداس کی قوت کو مان لے گا، اس لیے اس کی حرکت تیز ہوگی اور جس میں میل زیادہ ہے وہ قاسر کی قوت کو کم یادر میں قبول کرے گا، وہ اس کے حکم سے آبی ہوگا، اُس لیے اس کی حرکت میں اختلاف ہوتا ہے۔ حرکت دھیمی ہوگی۔غرض ثابت ہوگیا کہ میل کی وجہ سے حرکت میں اختلاف ہوتا ہے۔ فَشَبَتَ المدعی!

پھرمیل کی دونشمیں ہیں:میل طبعی ( ذاتی )،اورمیل قسر ی ( عارضی )۔

میل طبعی وہ ہے جو محل یعنی ذی میل میں ہو، جیسے پھر کا زمین کی طرف میلان خود پھر میں پایا جا تا ہے۔

میلِ قسری وہ ہے جوذی میل سے خارج سی سبب کی وجہ سے پایا جائے، جیسے بلندی کی طرف بھینکے ہوئے پھر میں میلانِ صعودی پھر کی طبیعت کی وجہ سے نہیں ہے، بلکہ قاسر یعنی بھینکنے والے کی وجہ سے ہے۔

جرم عام جسم کوبھی کہتے ہیں اور صاف جسم کوبھی۔اور اصطلاح میں فلک اور کوا کب کے لیے مشتعمل ہے۔اس کی جمع اجرام ہے اور موالیدِ ثلاثہ کے لیے لفظ''جسم''استعال کیا جاتا ہے جس کی جمع اجسام ہے۔

ا جرام ا ثیر بیا فلاک سیاروں اور سیار چوں کو کہا جا تا ہے، انہی کو عالم علوی بھی کہتے ہیں ، کیوں کہارسطو کے نز دیک ان کا مادّہ اثیر ہے اور موالید کو عالم سفلی کہتے ہیں۔

# طبیعیات کا تبسرافن عضریات کابیان

عضريات: وه حالات جوخاص عناصرِ اربعه سے متعلق ہيں۔

عضر عربی زبان کا لفظ ہے اور اسکے لغوی معنی ہیں: اصل، یونانی زبان کا لفظ'' اُسطُقُس'' اس کا مترادف ہے۔ اور اصطلاح میں عضر اس بسیط (غیر مرکب) اصل کو کہتے ہیں جس سے تمام مرکبات ترکیب پاتے ہیں۔

عناصرِ اربعہ: آگ، ہوا، پانی، مٹی ہیں۔ان کو ارکان اور اصولِ کون وفساد بھی کہتے ہیں۔ قدیم حکمانے استقر اسے صرف یہی چارعناصر (اصول مرکبات) دریافت کیے تھے۔ان کے نز دیک بیرچاروں عناصر بسیط ہیں اورموالیدِ ثلاثۃ انہی سے مرکب ہیں۔

موالید ثلاثہ: معدنیات، نباتات، اور حیوانات ہیں۔ موالید، مولود کی جمع ہے، چوں کہ فرکورہ تینوں چیزیں عناصرِ اربعہ سے پیدا ہوتی ہیں اس لیے ان کوموالید کہا جاتا ہے، اور عالم علوی (آسان، ستارے اور سیارے) ارسطو کے نزدیک ایک پانچویں عضر سے بنے ہیں جس کا نام اثیر ہے اور عالم سفلی (فلکِ قمر سے نیچ کا جہال) فدکورہ عناصرِ اربعہ سے بنا ہے جو قابلِ تغیّر ہیں اور خود وہ عناصر اور ان کے مرکبات وزن، خفت وثقل، حرارت و برودت اور یبوست و رطوبت وغیرہ اوصاف سے متصف ہیں، اور اثیر ازلی ابدی اور نا قابلِ تغیّر عضر ہے اور فدکورہ اوصاف میں سے کسی وصف کا حامل نہیں ہے۔ اور جدید سائنس کے ماہرین کے نزدیک یانی، ہوا اور مٹی مرکبات ہیں۔ یانی آئیجن اور اور جدید سائنس کے ماہرین کے نزدیک یائی، ہوا اور مٹی مرکبات ہیں۔ یانی آئیجن اور

ہائیڈروجن کے اشتراک سے بناہے۔ ہوا کے بڑے اجزا بھی دو ہیں:

ا۔ نائٹروجن ۷۸ فیصد ۲۔ آئیجن ۲۱ فیصد، اور باقی ایک فیصد میں کاربن ڈائی اکسائیڈ،
آبی بخارات، خاکی ذرات اور اوزون گیس ہیں۔ اور زمین کا بیرونی خول تقریباً
۹۳ عناصر کے ذرات کا مجموعہ ہے اور اندرونی حصّہ میں بھاری دھاتیں (لوہا وغیرہ)
شدت حرارت کی وجہ سے مائع شکل میں ہیں۔ اور آگ کوئی عضرنہیں ہے، بلکہ ایک
طاقت کا نام ہے جس کا حامل مادّہ ہوتا ہے۔

جدید سائنس کے ماہرین کے نزدیک کل عناصر جواس وقت تک دریافت ہو پکے ہیں، ان کی تعداد ۱۰۵ ہے۔ چند عناصر کے نام یہ ہیں: ہائیڈروجن،سونا، تانبا،نکل،لوہا،ریڈیم، سیسہ، پارہ وغیرہ۔ ماہرین کی رائے یہ ہے کہ عناصر کی طبعی تعداد ۱۲۰ ہے جن میں سے ۵۰ دریافت ہو پکے ہیں اور باقی کی تفتیش جاری ہے۔ <sup>ک</sup>

معد نیات: وہ مرکبات ہیں جن میں احساس اور نشو ونمانہیں ہوتا،معد نیات،معدن کی جمع ہے جس کے معنی ہیں: کان جس سے دھا تیں نکلتی ہیں۔

نبا تات: وہ مرکبات ہیں جن میں نشوونما ہوتا ہے، مگر احساس اور ارادہ نہیں ہوتا۔ نبا تات، نبات کی جمع ہے،جس کے معنی ہیں:سبزی۔

حیوانات: وہ اجسام ہیں جو بڑھنے والے، احساس کرنے والے اور بالارادہ حرکت کرنے والے ہیں۔ والے ہیں۔

# عناصرِار بعه كاكون وفساد

عناصرِ اربعہ اتحادِ ہیولیٰ کی وجہ ہے ایک دوسرے کی صورتِ نوعیہ میں بدلتے رہتے ہیں، اس تبدیلی کوکون وفساد اور انقلاب کہا جاتا ہے اور کیفیات کے بدل جانے کو استحالہ کہتے ہیں، اور استحالہ کیلئے انقلاب لازم نہیں ہے، دیکھیے پانی گرم کرتے ہیں تو اسکی برودت جاتی رہتی ہے، گریانی کی صورت باقی رہتی ہے، کون وفساد کی چھصورتیں درج ذیل ہیں:

\_\_ ك ماخوذ از فلكيات جديده

طبعیات کا تیرانن مونا: آ ذربائیجان کے قربی سیاہ کوہ میں ایک چشمے کے پانی کا سیاہ پھر بنتا مشاہدہ کیا گیا ہے۔

٢ ـ زمين كا ياني مونا: تيزاب كے ذريعه اجزائے ارضيه كو ياني كرنا روز كارخانول ميں مشامدہ کیا جاتا ہے۔

س۔ ہوا کا پانی ہونا: گلاس میں برف بھر کرمیز پر رکھ دیجیے، تھوڑی دریے بعد گلاس کی بیرونی سطح پر ہوا پانی بن کر قطروں کی شکل میں نمودار ہوجائے گی۔

ہ\_ یانی کا ہوا ہونا: تیز آگ پر یانی کا برتن رکھ دیجیے،تھوڑی دیر میں یانی بھاپ بن کر

۵۔ ہوا کا آگ ہونا: لوہار کی بھٹی اور تنور میں نگاہ ڈالیے، ساری فضا آگ ہی آگ نظر

۲\_آ گ کا ہوا ہونا: موم بتی کی لو، اسی طرح آ گ کا شعلہ کچھ بلند ہوکر ہوا ہوجا تا ہے، اگر لو برهتی رہے تو مکان خاکستر ہوجائے۔

### مركب كابيان

مرکب: وہ چیز ہے جومختلف ماہیت رکھنے والے اجسام سے بنی ہو، مرکب کی دوتشمیں ہیں: مرکبِ تام، اور مرکبِ ناقص۔

مرکبِ تام: آگ، یانی، ہوا،مٹی سب یا بعض جب اس طرح سے جمع ہوجا نمیں کہ ہر ایک کی کیفیت دوسرے کی مخالفانہ کیفیت کی تیزی کوتوڑ دے اور ایک نئی اعتدالی کیفیت (مزاج) پیدا ہوجائے اوران بسائط کا ہیولی اپنی صور نوعیہ کوچھوڑ کرمبداً فیاض سے ایک نئی صورت ترکیبی کے فیضان کے قابل ہوجائے اور وہ نئی صورت اس مرکب کی کافی عرصه تک محافظ رہے اور اس کو باقی رکھے تو وہ مرکبِ تام کہلا تا ہے۔

استقرا ہے مرکبِ تام کی تعداد تین تک دریافت ہوئی ہے، یعنی معد نیات، نبا تات اور حیوانات، کیوں کے مرکبِ تام میں اگر نمواور حرکتِ اراد بینه ہوتو وہ معد نیات ہیں اور اگر نموتو ہو، مگر اراد ہم تحقق نہ ہوتو وہ نبا تات ہیں اور اگر نمواور حرکتِ اراد بید دونوں تحقق ہوں تو وہ حیوانات ہیں۔

مرکبِ ناقص: بسائط عضر میا گراس طور سے جمع ہوجا ئیں کہ مرکب میں بھی بسائط کی صورِ نوعیہ بدستور باقی رہیں، جیسے گارامٹی اور پانی کا مرکب ہے اور ترکیب کے بعد بھی مٹی اور پانی کی صورت بن بئی صورت نوعیہ جلوہ گرنہیں ہوئی، یا نئی صورت ترکیبی پیدا تو ہو، مگر وہ مرکب کی کافی عرصہ تک محافظ نہ ہو، بلکہ اس کا وجود وقتی اور غیر دیر پا ہو، جیسے شہاب (ٹوٹا ہوا تارہ) مٹی (دخان) اور آگ کا مرکب ہے اور ترکیب کے بعد نئی صورت کا فیضان بھی ہوا ہے، مگر وہ تھوڑی دیر کے لیے ہے، اس طرح کہرااور شبنم وغیرہ سے مرکب غیرتام ہیں۔

مزاج کے لغوی معنی ہیں: امتزاج ، لینی کسی چیز کے اجزا کا باہم مل جانا۔ اور اصطلاح میں جب کسی مرکب میں بسائطِ عضریہ اس طرح جمع ہوجا کیں کہ ہرا کیک کی کیفیت دوسر ہے کی مخالفانہ کیفیت کی تیزی کو توڑوے اور مجموعہ سے ایک نئی اعتدالی کیفیت پیدا ہوجائے تو اس معتدل کیفیت کا نام مزاج ہے۔ تو اس معتدل کیفیت کا نام مزاج ہے۔

# كائنات الجوكابيان

زمین وآسان کے درمیان فضامیں جو چیزیں موجود ہوتی ہیں، جن میں مزاج متحقق نہیں ہوتا، یعنی وہ مرکبِ غیرتام ہوتی ہیں، جیسے بادل، بارش ، برف وغیرہ ان کو کا ئناٹ الجو (فضائی کا ئنات) کہا جاتا ہے۔ ذیل میں ان میں سے ہیں چیزوں کا حال کھا جاتا ہے، گر پہلے فضائی طبقات کا تذکرہ ضروری ہے۔ حکمائے قدیم نے فضا کو چارطبقات پر منقسم كيا ہے: طبقة عباريد، طبقة زمهر بريد، طبقه مجاورة نار، اور طبقة ناريد

ا۔طبقہُ غباریہ: زمین سے تقریباً ۴۰میل سے ۱۰۰میل تک طبقہُ غباریہ ہے جس میں گرمی، سردی، رات، دن کے پیدا ہونے کی اور حیوانات کے زندگی گذارنے کی صلاحیت پائی جاتی ہے۔

۲۔طبقہ زمہر پریہ: طبقہ عباریہ کے بعد طبقہ زمہر پریہ ہے جونضائے خالص کا سر دطبقہ ہے، جس میں حیوانات زندہ نہیں رہ سکتے۔اسی طبقہ میں ابخرے، بارش، بادل، برف وغیرہ کی صورت اختیار کرتے ہیں۔

۳۔ طبقہ مجاورۂ نار: طبقۂ زمہر ریبہ کے بعد طبقہ مجاورۂ نار ہے جو آگ کے پڑوس میں ہونے کی وجہسے کافی گرم ہے۔اسی طبقہ میں شہاب ثاقب پیدا ہوتے ہیں۔

۷۔ طبقهٔ ناریہ: سب سے اوپر فلکِ قمر کے متصل طبقهٔ ناریہ ہے جو حرکات افلاک کی رگڑ سے خالص نار کی شکل اختیار کیے ہوئے ہے، دم دار تارے اسی طبقہ میں پیدا ہوتے ہیں۔ اب کا ئنات الجو کا تذکرہ شروع کیا جاتا ہے۔

ا۔غبار: زمین کے وہ باریک اجزاجوا پی لطافت کی وجہسے ہوامیں اڑ جاتے ہیں،جمع أَغُبِرَةٌ. ۲۔ بخار (بھاپ): پانی کے وہ اجزاجو حرارت کی وجہسے ہوا بن کرفضا میں اڑ جاتے ہیں،

جمع أَبُخِورَةً، اردومين بخارات، ابخ عاور ابخرات

۳۔ دخان (دھواں): آگ کے اجزا جو زمین کے اجزا کے ساتھ مل کر ہوا میں اڑ جاتے ہیں، جمع اُڈ خِنَةً.

۵،۴ بادل اور بارش: ابخرے جب طبقهٔ زمهر بریه میں پہنچتے ہیں اور خفیف برودت لگنے سے مجتمع ہوجاتے ہیں تو وہ بادل کہلاتے ہیں اور جب وہ متقاطر ہوجاتے ہیں تو بارش کہلاتے ہیں۔ ۲۔ شبنم: ابخ ہے جب تھوڑی مقدار میں ہوتے ہیں تو طبقہ غباریہ ہی سے رات کی برودت کی وجہ سے ناقص بارش کی شکل میں گرنے لگتے ہیں اس کوعر بی میں طُلُّ اوراردو میں شبنم کہتے ہیں۔ میں شبنم کہتے ہیں۔

2۔ کہرا: جب ابخرے کثیر مقدار میں فضامیں اڑتے ہیں اور رات کی برودت کی وجہسے طبقہ عباریہ ہی سے ہلکی بارش بن کر بر سنے لگتے ہیں تو فضامیں ایک دھواں سانظر آنے لگتا ہے، اس کوعر بی میں ضباب اور اردومیں کہراور کہرا کہتے ہیں۔

۸۔ برف: جب ابخرے طبقہ باردہ میں پہنچتے ہیں اور کامل اجماعی صورت اختیار کرنے
 سے پہلے برودتِ شدیدہ کے اثر سے ایک ناقص انجمادی صورت اختیار کرکے زمین پر گرنے بہت ہیں۔
 گرنے لگتے ہیں تو ان کوعر بی میں شکہ اور اردو میں برف کہتے ہیں۔

9۔ اولے: جب ابخرے طبقهٔ باردہ میں پہنچتے ہیں اور بادل بن جاتے ہیں تو بھی شدید برودت کی وجہ سے کامل انجما دی صورت اختیار کر لیتے ہیں اور زمین پر گرنے لگتے ہیں، ان کوعر کی میں بَوَ د (راکے زبر کے ساتھ) اور اردو میں اولے کہتے ہیں۔

۱۰۔ پالہ: جب ابخرے تھوڑے ہوتے ہیں اور بادل بننے کے بعدرات کی سردی کی وجہ سے ایک ناقص انجمادی صورت اختیار کرکے زمین پر گرنے لگتے ہیں تو ان کوعر بی میں صَقِیْع اور اردومیں پالہ کہتے ہیں۔

۱۱،۱۱ یجلی اور گرج: بادل میں ایک خاص مقدار آگ کی موجود ہوتی ہے۔ جب بیآگ ابر کو پھاڑ کر نکلتی ہے تو اس میں ایک قتم کی چمک اور روشنی پیدا ہوتی ہے، اسے بجلی کہتے ہیں۔ اور جو آواز پیدا ہوتی ہے اسے گرج کہتے ہیں، روشنی کی رفتار آواز سے دس لا کھ گنا زیادہ ہے۔اسی وجہ سے ہم آواز سننے سے پہلے روشنی دکھے لیتے ہیں۔

فلاسفهٔ جدید کے نز دیک ابر میں برقی قوت ہوتی ہے۔ جب وہ ایک ابرکو پھاڑ کر دوسرے

ابر میں جاتی ہے یاز مین پر گرتی ہے تو بجلی اور گرج پیدا ہوتی ہے لے

رعد و برق کو یوں بھی سمجھا جاسکتا ہے کہ زمین سے ابخرے اور دخان ملے جلے اٹھتے ہیں، طبقہ زمہر بریہ میں بہنج کر ابخرے تو جم کر بادل کی شکل اختیار کر لیتے ہیں اور دخان اس کے بچہ میں بھنس جاتا ہے وہ ابر کو بھاڑ کر باہر نکلتا ہے اور طبقہ مجاور ہ نار میں بہنچ کر جل جاتا ہے۔ یہ جلنے کی روشی بجلی ہوتی ہے اور وہ ابر کو بھاڑ نے کی آ واز گرج ہے، مگر بجلی بہلے ہوتی ہے اور گرج بعد میں سنائی دیتی ہے، کیوں کہ روشیٰ کی رفتار آ واز کی رفتار سے دس لا کھ گنا زیادہ ہے۔ چنا نچہ جب بندوق دغتی ہے تو اس کی چمک ہم کوآ واز سے پہلے دکھائی دیتی ہے۔ ساتھ اور بحل دار بحل ): جب غلیظ دخان بہت بڑی مقدار میں بادلوں میں قید ہوجا تا ہے اور نکلنے کے لیے حرکت کرتا ہے اور پوری قوت وشدت کے ساتھ بادل کو بھاڑ کر او پر کو چڑ ھتا ہے اور طبقہ مجاور ہ نار میں پہنچ کر جلتا ہے تو یہ صاعقہ کہلاتا ہے۔ اور بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ زمین تک دخان کا سلسلہ قائم ہوتا ہے تو وہ جلتا ہوا زمین تک آتا ہے، ایسا بھی ہوتا ہے کہ زمین تک دخان کا سلسلہ قائم ہوتا ہے تو وہ جلتا ہوا زمین تک آتا ہے، ایسا بھی ہوتا ہے کہ زمین تک دخان کا سلسلہ قائم ہوتا ہے تو وہ جلتا ہوا زمین تک آتا ہے، ایسا بھی ہوتا ہے کہ زمین تک دخان کا سلسلہ قائم ہوتا ہے تو وہ جلتا ہوا زمین تک آتا ہے، ایسا بھی ہوتا ہوں کہ دخان کا سلسلہ قائم ہوتا ہوتا وہ وہ جلتا ہوا زمین تک آتا ہے، ایسا بھی ہوتا ہو کہ دخان کا سلسلہ قائم ہوتا ہے تو وہ جلتا ہوا زمین تک آتا ہے، ایسا بھی ہوتا ہے کہ زمین تک دخان کا سلسلہ قائم ہوتا ہے تو وہ جلتا ہوا زمین تک آتا ہے،

۱۴۔ شہاب (نیزک، ٹوٹا ہوا تارہ): گندھک والی زمین سے دخان کا سلسلہ، طبقهٔ ناریہ تک پہنچتا ہے، تواس کے اوپر کے سرے پرآگ لگ کر دوسرے سرے تک سارا سلسلہ مشتعل ہوجا تا ہے، اس کوٹوٹا ہوا تارہ کہتے ہیں۔ اور بھی مشتعل ہوکرختم نہیں ہوجاتا، بلکہ دیر تک جلتار ہتا ہے تو وہ دم دارتارہ کہلاتا ہے۔

10 قوس قزح (ست رنگی کمان جو برسات میں آسمان پر دکھائی دیتی ہے): جس وقت آفاب مشرقی یا مغربی اُفق کے قریب ہوتا ہے اور اس کے مقابل دوسری طرف شفاف اور رقیق بادل ہوتا ہے اور اس ابر کے پیچھے کوئی کثیف جسم (جیسے ابر سیاہ یا پہاڑ وغیرہ) ہوتا ہے اور اس ہوتی ہے تو وہ رقیق وشفاف بادل بصورت آئیندان دونوں کا

یہزمین پر بجل کا گرنا ہے۔

عکس قبول کرتا ہے اور شعاع منحرف کی وجہ سے اس میں مختلف رنگ نظر آتے ہیں ، اس کو قو سِ قزح کہتے ہیں ۔ اور قو س قزح مرکبِ اضافی ہے اور قزح ایک پہاڑ کا نام ہے۔ اور بعض حضرات اس کو بعلبک کی طرح مرکب مانتے ہیں۔

۱۱۔ ہالہ (چاند کا دائرہ، کنڈل): جب چاند کے گردر قبق بادل ہوتا ہے اور اس کے پیچھے کثیف بادل ہوتا ہے اور وہ دائرہ کی کثیف بادل ہوتا ہے اور وہ دائرہ کی کثیف بادل ہوتا ہے اور وہ دائرہ کی شکل میں نظر آتا ہے، وہ چاند کا کنڈل کہلاتا ہے۔ لوگ اس کو بارش کی علامت گردانتے ہیں، کیوں کہ ہالہ فضا کے مرطوب ہونے پر دلالت کرتا ہے۔

21-ریاح (ہوائیں): ہوا فضا میں موجود ہے، اگر چہ ہم اسے دیکھ نہیں سکتے، مگر محسوس کرسکتے ہیں، دیکھ اس لیے نہیں سکتے کہ ہوا نہایت صاف اور شفاف ہے، ہوا ہی پر ہماری زندگی کا دار ومدار ہے، فضا میں ہوا بھری ہوئی ہے، جس جگہ کو ہم خالی دیکھتے ہیں وہ درحقیقت خالی نہیں ہے بلکہ ہواسے ٹر ہے۔ ہوا کی حرکت اور جبنش کرنے کی مختلف وجوہ بیان کی گئی ہیں۔ بہت بڑی وجہ یہ ہے کہ زمین سے ابخرے اور ادخنہ برابر اوپر جاتے بیان کی گئی ہیں۔ بہت بڑی وجہ یہ ہے کہ زمین سے ابخرے اور ادخنہ برابر اوپر جاتے رہتے ہیں اور بھی وہ اوپر سے نیچ کی جانب آتے ہیں۔ انہیں اسباب سے ہوا میں حرکت ہوتی رہتی ہے اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ ہوا بالذات بھی متحرک ہے اور آندھی چلنے کا بھی یہی سبب ہے کہ ابخرے بڑی مقدار میں باہم متصادم ہوجاتے ہیں تو آندھی کی شکل پیدا ہوجاتی ہے۔

۱۸۔ برکان (کوہ آتش فشاں): جب زمین کے اندر کسی جگہ حرارت بہت زیادہ بڑھ جاتی ہے اگر کسی طرح وہاں پانی پہنچ جاتا ہے تو وہ پانی بخار بن جاتا ہے اور یہ بخار زور کے ساتھ زمین کو بچاڑ کر باہر نکل آتا ہے اور اسکے ساتھ گرم مٹی، پھلا ہوالو ہا اور پھر بھی نکانا شروع ہوجاتے ہیں۔ شروع ہوجاتے ہیں۔ بیر بی میں بُر کان اور فارس میں کوہ آتش فشاں کہلاتے ہیں۔

۱۹\_زلزله( زمین کالرزنا): زمین میں حرارت کی وجہ ہے چٹانیں ٹوٹتی اور پھٹتی ہیں اور

کہتے ہیں۔

۲۰۔ شفق: آفتاب غروب ہونے کے بعد آفتاب کی روشنی کا عکس پڑتا ہے، جس سے آ سان سرخ دکھائی دیتا ہے، پیشفق ہے۔

#### مواليدِ ثلاثه كابيان

ا۔معدنیات ( دھاتیں ): عَــدُن کے معنی اقامت وسکون کے ہیں، چوں کہ دھاتیں بھی زمین میں قائم رہتی ہےاس لیےان کومعد نیات کہتے ہیں اور اصولِ معد نیات اُدخنہ اور اً بخره ہیں جوز مین میں محبوس رہتے ہیں۔ جب زمین میں تھوڑی مقدار میں دخان اور بخار جمع ہوجاتے ہیں اور دخان پر بخار غالب ہوتا ہے تو مختلف کیفیات کے ماتحت بلّور، یارہ، ہڑتال وغیرہ بنتے ہیں،اور جب دخان غالب ہوتا ہے تو نوشادر، گندھک وغیرہ بنتے ہیں اور جب زمین میں یارہ اور گندھک جمع ہوجاتے ہیں تو مختلف کیفیات کے ماتحت سونا، چاندی، تانباوغیره <u>بنتے</u> ہیں۔

٢- نباتات: مركب تام مين جب قابليت بيدا هوتى بيتو مبدأ فياض اس برنفس نباتى كا فیضان کرتا ہے اور وہ جسم نامی یا جسم نباتی بن جاتا ہے۔ ینفس مختلف آلات کے ذریعیہ بودے کی بقائے لیے تغذیہ اور حصولِ کمال کے لیے تئمیہ کا کام کرتا ہے، یعنی وہ اجنبی اجسام (مٹی، پانی وغیرہ) کو بودے کے ہم جنس اور ہم شکل بنا کر جزوجسم بنا تا ہے، تا کہ پودابدستور باقی رہے۔اس مقصد کے لیے اللہ تعالیٰ نے نباتات کو جڑیں دے رکھی ہیں وہ جڑوں کے ذریعہ اپنی غذا حاصل کرتے ہیں۔

اوراینے کمال تک پہنچنے کے لیے قدرت نے ان میں نشو دنما کی قوت و دیعت فر مائی ہے، لیمی *نفسِ نباتی نئے اجز ااتن کثر*ت سے پید*ا کرتا ہے کہ بد*ل مَا یَتَحَلَّل کےعلاوہ اتنے اجزا بچتے ہیں جن سے جسم اُقطارِ ثلاثہ ( طول ،عرض اورعمق ) میں بڑھنے لگتا ہے ،اسی کونمو کہتے ہیں۔

س۔ حیوانات (بشمول انسان): مرکبِ تام میں جب قابلیت پیدا ہوتی ہے تو خالق کا نات اس پرنفسِ حیوانی کا فیضان کرتا ہے اور وہ حیوان (جاندار) بن جاتا ہے۔ یہ نسس مختلف آلات کے ذریعہ تین کام کرتا ہے: تغذیه، تنمیہ اور بقائے نوع کیلئے تولید و تناسل ۔ التغذیه: جب حرارت غریزی کی وجہ سے یا دیگر عوارض کی وجہ سے بدن کے اجز اتخلیل ہو کر زائل ہوجاتے ہیں تو ان کی خالی جگہ کو پر کرنے کے لیے تغذیه کی ضرورت پیش آتی ہے، یہ قوت اجنبی اجسام کوہم جنس جسم بنا کران سے زائل شدہ اجزا کی خالی جگہ کو پر کرتی ہے جس سے وہ جسم بدستور موجود رہتا ہے، قوت ِ غاذیه چار آلات کے ذریعہ کام کرتی ہے۔ ہے، لیعنی قوت ِ جاذبہ، ماسکہ، ہاضمہ اور دافعہ کے ذریعہ اپنے افعال انجام دیتی ہے۔

قوتِ جاذبہ: اس قوت کا کام غذا کواپنے جسم کی طرف تھنیچنا ہے جس کا تجربہ یوں ہوسکتا ہے کہ کسی کوالٹالٹکا کر، کھانے کے لیے اس کے منہ میں لقمہ دیا جائے تو جب وہ لقمہ نگلے گا تو جاذبہ اس کومعدہ کی طرف تھنچے لے گی۔

قوتِ ماسکہ:اس قوت کا کام بیہ کہ جب جاذبہ غذا کواپنے مشتقر تک تھینچ لے ہتو بیقوت غذا کواس جگہ ہضم کے لیے گھہرائے رکھے۔

قوتِ ہاضمہ: اس قوت کا کام یہ ہے کہ اجنبی اجسام (غذا) کی صورِ نوعیہ کوجسم کی صورت وعیہ کوجسم کی صورت نوعیہ کر جسم کی صورت نوعیہ بیل کرے، تا کہ ان نے اجزا سے زائل شدہ اجزا کی جگہ پُر ہو۔ قوتِ دافعہ: اس قوت کا کام یہ ہے کہ جب غذا سے قوتِ ہاضمہ کیموس (وہ رقیق شے جومعدہ میں کھانا ہضم ہونے کے بعد پیدا ہوتی ہے) لے لیتی ہے تو باقی بے کارفضلات کو یہ قوت باہر کھینک دیتی ہے۔

۲۔ تنمیہ: حصول کمال کے لیے نباتات کی طرح حیوانات میں بھی تنمیہ (بڑھوتری) کی قوت و دیعت فرمائی گئی ہے جوقوتِ ہاضمہ کے طاقت ور ہونے کا دوسرا نام ہے۔ ہاضمہ نئے اجزااتنی کثرت سے بیدا کرتا ہے کہ درآ مد برآ مدسے زائدرہتی ہے، لیمیٰ بدل ما یَتَحَلَّل کے بعد بھی نئے اجزا بیجے ہیں جن سے جسم بڑھنے لگتا ہے۔

یہ قوتِ نامیہ ابتدا سے کمال تک کنچنے میں مختلف اطوار سے اپنا فریضہ انجام دیت ہے۔ ابتدا میں اسکی درآ مد برآ مد سے بہت زیادہ رہتی ہے۔ گر جب جسم اپنے کمال کے قریب پہنچنا ہے تو اسکی درآ مد میں کمی آنے لگتی ہے اور جب جسم پوری طرح کمال کو پہنچ جا تا ہے تو درآ مد اور برآ مد برابر ہوجاتی ہے۔ پھر درآ مد میں کمی شروع ہوتی ہے، یہاں تک کہ قوتِ نامیہ ختم ہوجاتی ہے، البتہ قوتِ غاذیہ موت تک اپنا کام کرتی رہتی ہے اور جب وہ بھی عاجز ہوجاتی ہے تو موت آجاتی ہے، حکمانے اجسام نامیہ کے قوتِ نامیہ کے اعتبار سے چار مرتے مقرر کیے ہیں: زمانہ تموہ زمانہ تو قف، زمانہ انحطاطِ خفی، اور زمانہ انحطاطِ جلی۔

زمانهٔ نمو: وہ زمانہ ہے جب کہ قوتِ غاذیہ کی درآمد برآمد سے زیادہ ہوتی ہے جس کی وجہ سے جسم بڑھنے لگتا ہے۔ انسان میں بیزمانہ پیدائش سے تقریباً تمیں سال تک ہے۔

زمانئة توقف: يهوه زمانه ہے جب قوتِ عاذبه کی درآ مداور برآ مد برابر ہوجاتی ہے، جس کی وجہ سے جسم نہ بڑھتا ہے نہ گھٹا ہے۔ انسان میں بیز مانئہ کہولت کہلا تا ہے جو تقریباً چالیس سال تک رہتا ہے۔

زمانهٔ انحطاطِ خفی: یه وه زمانه ہے جب قوتِ غاذیه کی درآمد میں برآمد کی نسبت خفیف سی کمی شروع ہوجاتا خفیف سی کمی شروع ہوجاتا ہے۔ انسان میں بیزمانهٔ شیب (بڑھا پے کا زمانه) کہلاتا ہے، جوتقریباً ساٹھ برس تک رہتا ہے۔

زماندانحطاط جلی: یہوہ زمانہ ہے جب قوتِ غاذیہ کی درآمد میں بہ نسبت برآمد کے نمایاں کمی شروع ہونا شروع ہوتا نمایاں کمی شروع ہونا شروع ہوتا ہے۔ انسان میں بیزمانۂ ہرم (انتہائی بڑھا ہے) کا زمانہ کہلاتا ہے، جوساٹھ سال کے بعد موت تک کا زمانہ ہے۔

س۔ قوتِ تولید: حیوانات میں بقائے نوعی کے لیے قدرت نے ایک قوتِ تولید بھی وربعت کی ہے۔ اس قوت کی پیخصوصیت ہے کہا ہے جسم کی بیدائش کے لیے مبدأ اور مادہ بن سکے۔ ہے کہ وہ اس نوع کے دوسر ہے جسم کی پیدائش کے لیے مبدأ اور مادہ بن سکے۔

نفسِ حیوانی: حیوانات ایک ایسی قوتِ شعوری سے ممتاز کیے گئے ہیں جس سے وہ حرکات اراد بیاور جزئیات مادیہ (جسمانیہ) کا ادراک کرتے ہیں۔ یہی قوت نفسِ حیوانی کہلاتی ہے جومخلف آلات کے ذریعہ مذکورہ دوکام کرتی ہے۔

ا۔ جزئیات مادیہ کا ادراک: اس کام کے لیے قدرت نے حیوانات کو پانچ حواس ظاہرہ عطاکیے ہیں، یعنی سامعہ، باصرہ، شامہ، ذا نُقہ اور لامسہ ۔ان کی تفصیل درج ذیل ہے:

سامعہ: (سننے کی طاقت) کان کے سوراخ میں، دماغ کے متصل ایک پڑھا کھنچا ہوا ہے۔ جب بھی اجسام کے تصادم ہے۔ جب بھی اجسام کے تصادم سے آواز پیدا ہوتی ہے، یہاں تک کہ وہ صدائی تموج کان کے پڑھے تک پہنچتا ہے تو اس میں رکھی ہوئی قوت اس آواز کا ادراک کرلیتی ہے۔

باصرہ: ( دیکھنے کی قوت) ہے قوت اللّٰہ تعالیٰ نے مجمع النور میں رکھی ہے، وہاں سے وہ آئکھوں میں پہنچتی ہے جس سے حیوان اَشکال واکوان کا إدراک کرتا ہے۔

تشريج: مقدم دماغ سے صليبي شكل كے دو مجوّف پٹھے اس طور سے نكلے ہيں كه بيشاني پر

طبعیات کا تیسرافن <u>اساا</u> متقاطع مورکر دونوں آنکھوں تک جہنچتے ہیں اور تقاطع کی جگہ پر دونوں تجویفیں ایک چوراہے کی شکل میں مشترک ہوگئی ہیں۔ یہی چورا ہا مجمع النور ہے، وہاں سے روشنی دونوں آئکھول میں پہنچی ہے جب وہ روشنی مرئی صورت پر پرٹی ہے تو بہ توت اس کی شکل ولون کاادراک کرلیتی ہے۔

شامّہ: (سونگھنے کی قوت) ناک کے سوراخ کے آخر میں سرپیتان کی شکل پرایک لحمہ ( گوشت کا مکرا) ہے، جس میں قدرت نے بی قوت ود بعت کی ہے کہ جب کسی رائحہ والی چیز کی بومنتشر ہوا ؤں کے ذریعہاس کھمہ تک پہنچتی ہےتو وہ قوت اس رائحہ کا ادراک کر لیتی ہے۔

ذا نَقہ: ( چکھنے کی قوت ) زبان کی سطح میں،خصوصاً اس کے سرے میں قدرت نے یہ قوت و دیعت کی ہے کہ جب منہ میں کوئی چیز پہنچتی ہے اور لعابِ دہن میں اس کا ذا نقهشامل ہوتا ہےتو وہ قوت اس کے مزہ کا ادراک کر لیتی ہے۔

لامسہ: (چھونے کی قوت) تقریباً سارے جسم حیوانی میں قدرت نے یہ قوت ود بعت کی ہے کہ جب بدن کا کوئی حصّہ کسی چیز سے مس کرتا ہے تو وہ قوت اس چیز کی تختی، نرمی، سردی، گرمی محسوس کر لیتی ہے۔

نوك: حواس ظاہرہ میں سمع سب سے افضل ہے۔ (تفصیل دستورالعلماء: ج٢،ص٢١٢ میں ہے) ۲۔ حرکاتِ ارادیہ: اس کام کے لیے حیوان میں قوتِ محرکہ ودیعت فرمائی گئی ہے، جو باعتبارتقسیم کار دوحصوں میں منقسم ہے: ۱۔ باعثہ ۲۔ فاعلیہ

قوتِ باعثہ: بیقوت نفس کوکسی کام برآ مادہ کرتی ہے۔

قوتِ فاعلہ: جب قوتِ باعثہ حیوان کو کسی کام برآ مادہ کرتی ہے تو وہ اس قوت کو حکم دیتاہے، اور بیقوت اس کام کوروبعمل لاتی ہے، کیوں کہاس قوت کا د ماغ اور جملہ دی تیرانن اعصاب سے خاص تعلق ہے، اس لیے بی قوت اعصابِ جسمانی کی مدد ہےجسم کومطلوب فعل کے حصول کے کیے حرکت میں لاتی ہے۔

#### انسان کےخصوصی احوال

انسان بھی اگر چہ از قبیل حیوانات ہے، مگر ہیرے ہیرے میں بڑا تفاوت ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ نے اس کو اشرف المخلوقات ہونے کا تاج پہنایا ہے اور اس کو تین خصوصی نعتوں سے سرفراز فرمایا ہے: ا۔حواسِ خمسہ باطنہ ۲۔عقلِ انسانی ۳۔نفسِ انسانی بعض لوگ حواسِ باطنہ کا انکار کرتے ہیں اور عقلِ انسانی کو اور نفسِ انسانی کو ایک مانتے ہیں۔تفصیل درج ذیل ہے:

# ا\_حواس خمسه باطنه

حواسِ باطنه بھی پانچ ہیں:حسِ مشترک، خیال، وہم، حافظ، اور متصرفہ۔

حس مشترک: بیرقوت د ماغ کے بطون سہ گانہ میں سے بطن اول کے ابتدائی حصّہ میں ود بعت کی گئی ہے جس کا کام حواس ظاہرہ کی حاصل کی ہوئی صورتوں کو قبول کرنا ہے اور اسی وجہ سے اس کا نام حسِ مشترک رکھا گیا ہے، گویا بیہ حواس بنج گانہ ظاہرہ کا مشترک حاسہ ہے اور حواس خمسہ ظاہرہ اس کے جاسوس ہیں جو مادّیات کی صورتوں کو لا لا کر اس کے سامنے پیش کرتے ہیں اور بیان کوفوراً اپنے خزانۂ خیال میں جمع کر لیتا ہے۔

خیال: بیقوت د ماغ کے بطن اول کے پچھلے حصّہ میں ودیعت کی گئی ہے جس کا کام حس مشترک کی صورتوں کومحفوظ رکھنا ہے، گویا بیے سمشترک کا خزانہ ہے۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ حس مشترک کا ادراک حواس ظاہرہ کے محسوسات تک محدود رہتا ہے اور جب محسوسات حواس ظاہرہ کے سامنے سے غائب ہوجاتے ہیں تو ان کی صورتیں

حسمشترک اینخزانه میں جمع کرلیتا ہے، تا کہ بوقت ضرورت کام آئیں۔

وہم: یہ قوت اگر چہ سارے د ماغ ہے تعلّق رکھتی ہے، مگر اس کا زیادہ ترتعلّق، د ماغ کے درمیانی بطن کے حصد آخر سے ہے اس قوت کا کام محسوس چیزوں کی ان معنوی باتوں کا ادراک کرنا ہے جوحواس ظاہرہ سے حاصل نہیں ہوسکتیں، جیسے بچے معطوف علیہ لعنی قابلِ رغبت ومحبّت ہےاورشیر بھیڑیا قابلِ نفرت وخوف ہیں۔

حافظ: بیقوت د ماغ کے بطن اخیر کے اگلے حقے میں ود بعت کی گئی ہے۔اس کا کام پیہ ہے کہ قوتِ واہمہ جن معانی کا ادراک کر لیتی ہے، بہ قوت ان مدرکات کی حفاظت کرتی ہے، گویا کہ بیقوتِ واہمہ کے مدرکات کاخزانہ ہے۔

نوٹ: عرف عام میں حافظ مطلق قوت ِ یا د داشت کے معنی میں استعال کیا جا تا ہے۔

متصرفہ: بیقوت دماغ کے درمیانی بطن کے ابتدائی حصّہ میں ودیعت کی گئی ہے،اس کا کام یہ ہے کہ حواس ظاہرہ اور باطنہ کے دونوں خزانوں (خیال و حافظہ) میں جوصورتیں جمع ہیں، یہ قوت ان میں سے بعض کو بعض کے ساتھ جوڑتی ہے اور بعض کو بعض سے تو ڑتی ہے،اوراس طرح تصرف کر کے نئے نئے فارمولے بناتی رہتی ہے۔

فائدہ: قوتِ متصرفہ کو جب عقل اپنی معلومات میں استعال کرتی ہے تو اس کوقوتِ مفکّرہ کہتے ہیں اور جب قوتِ واہمہ استعال کرتی ہے تو اس کوقوتِ متحیلہ کہتے ہیں۔

# ٢ يعقل انساني

عقل انسانی کے بارے میں عُقلامیں بڑااختلاف ہے کہ عقل اورنفس ناطقہ ایک چیز ہیں یا الگ الگ؟ ایک رائے یہ ہے کہ دونوں ایک ہی ہیں، مگر عرف اور لغت دونوں میں فرق کرتے ہیں، اس لیے دوسری رائے یہ ہے کہ یہ دونوں چیزیں علیحدہ علیحدہ ہیں۔ پھرعقل طبعیات کا تیرانن میں اور اس کے محل میں بھی بہت اختلاف ہے۔ ذیل میں عقل کی پانچ تعریفیں ذکر کی جاتی ہیں:

یہلی تعریف:عقل ایک جوہر ( قائم بالذات چیز ) ہے، جواپی ذات میں تو مارّہ سے مجرد ہے،مگرافعال میں مادّہ کے ساتھ مقارن ہے ( مگرغور کیا جائے تو نفسِ ناطقہ کی بھی یہی تعریف ہے)۔

دوسری تعریف:عقل،نفسِ ناطقہ کی ایک قوت ہے،نفس میں اس قوت کے ذریعہ علوم و ادرا کات کی استعداد پیدا ہوتی ہے۔

تیسری تعریف عقل ایک فطری قوت ہے، بدیہیات کاعلم اس کے پیچھے بیچھے آتا ہے، بشرطبكها دوات علم سيح موں۔

چوتھی تعریف:عقل ایک قوت ہے جس کے ذریعہ انسان مفید اور غیر مفید چیزوں میں امتیاز کرتاہے۔

یانچویں تعریف:عقل جسم انسانی میں ایک نور ہے جس سے وہ راستہ روثن ہوتا ہے جہاں بہنچ کرحواس کے ادرا کات کا سلسلہ ختم ہوتا ہے۔

اورمبادی الفلسفه میں بی تعریف کی گئی ہے:

قوة غريزية للنفس، بها تتمكن من إدراك الحقائق. عقل نفس ناطقہ کی وہ فطری قوت ہے، جس کے ذریعہ نفس ناطقہ میں حقائق کے

ادراک کرنے کی قدرت پیدا ہوتی ہے۔

تشریح: قوت ِغریز یہ فطری قوت کو کہتے ہیں۔غریزہ کے لغوی معنی ہیں: طبیعت اور عا دت ـ اوراصطلاحی معنی ہیں: نشاطنفسی کی کوئی بھی شکل اور وہ خاص طرزعمل جس کا مدار فطرت اورنسلی وراثت پر ہو۔ اس تعریف میں عقل اورنفس ناطقہ کومتّحد بالذات، متغائر بالاعتبار مانا گیاہے۔

# ۳\_نفسِ انسانی

نفسِ انسانی وہ ہے جس کی وجہ ہے جسم انسانی کوزندگی نصیب ہوتی ہے اور جس کے ذریعہ کلیات اور جزئیات مجردہ (غیر مادیہ) کا ادراک کیا جاتا ہے اوراس کونفسِ ناطقہ اور روح بھی کہتے ہیں۔

تشریج: جب مرکب تام میں صلاحیت پیدا ہوتی ہے تو مبدا فیاض اس پرنفسِ انسانی کا فیضان کرتی ہے، جس سے انسان زندہ ہوجا تا ہے، یہ نفس ایک ایسی قوتِ ادرا کیہ سے ممتاز کیا گیا ہے جس سے وہ کلیات اور جزئیاتِ مجردہ کاادراک کرلیتا ہے۔ یہ قوتِ عقل کہلاتی ہے اور یہ نفسِ انسانی، روح اور نفسِ ناطقہ کہلاتا ہے۔ ناطق کے معنی جو ایس : معقولات کا ادراک کرنے والا۔ یہی معنی حیوانِ ناطق میں ہیں، نطق ظاہری مرادنہیں ہے یہ

# مراتب نفس ناطقه

قوتِ عا قلہ کے اعتبار سے نفسِ ناطقہ کے جارمر ہے ہیں:عقلِ ہیولانی،عقل بالملکہ،عقل بالفعل،اورعقلِ مطلق ( کامل )۔

ا عقل ہیولانی: بیفس ناطقہ کی وہ حالت ہے جو پیدائش کے ابتدائی لمحہ میں اس کو حاصل ہوتی ہے، اس وقت عقل مثل سادہ لوح کے ہوتی ہے، نہاس پر بدیہیات کا کوئی نقش ہوتا ہے نہ نظریات کا،البتہ ہرطرح کے معقولات کو قبول کرنے کی اس میں استعداد ہوتی ہے، جیسے ہیولی میں ہر صورت کو قبول کرنے کی استعداد ہوتی ہے۔ مگر بالفعل ہر قتم کے معقولات سے خالی ہوتی ہے۔

۲ عقل بالملكه: بينس ناطقه كى وه حالت ہے جو پيدائش كے پچھ عرصه بعداس كو حاصل

طبعیات کا تیرانن مراتب نفس ناطقہ موتی ہے، اس وقت بعض محسوسات کی مدد سے معقولات بدیہیہ بالفعل عقل کو حاصل ہوجاتے ہیں، بچہ ماں کو بیجانے لگتا ہے اور نظریات کی قریبی استعداد پیدا ہوجاتی ہے۔ ٣ \_عقل بالفعل: اس مرتبه مين معقولات بديهيه اورنظريه دونو ن نفس ناطقه كو بالفعل حاصل ہوجاتے ہیں، مگر ذہول کی وجہ ہے متحضر نہیں رہتے۔

ہ یعقل مطلق ( کامل): بینس ناطقہ کی اس حالت کا نام ہے جس میں اس کی قوتِ عا قلہ انتہائی کمال کو پہنچ جاتی ہے، اس وقت ہرقتم کےمعقولات حاصل ہونے کے ساتھ ہر وقت متحضر بھی رہتے ہیں۔

# الههيات كابيان

موضوع فن اورغرض و غایت کے اعتبار سے تمام علوم وفنون میں النہیات کوشرف وامتیاز حاصل ہے، کیوں کہ اس کا موضوع وہ نادیدہ ہستی ہے جس کا بحر جود وکرم ہرآن موجزن رہتا ہے اور اس کی غرض و غایت ایمان اور عبداور معبود کے درمیان ارتباط پیدا کرنا ہے، اس سے انسان کوروحانی ترقی حاصل ہوتی ہے اور اس میں حقیقی بیداری پیدا ہوتی ہے اور وہ غور وفکر کا خوگر بنتا ہے، اس لیے حکمائے یونان بھی اس فن کوتمام فنون کا گلِ سرسبد قرار دستے ہیں۔

گریفن انسانی عقل کی گرفت سے باہر ہے۔ وق کی رہنمائی کے بغیر کوئی انسان اس فن میں صحیح گفتگونہیں کرسکتا۔ فلاسفۂ یونان کے پاس بیراہ نمائی نہیں تھی اس لیے انہوں نے اس علم میں بھی محض عقلی موشگافیاں کی ہیں اور جگہ جگہ ٹھوکریں کھائی ہیں۔ بیتو قرآن و حدیث کا احسانِ عظیم ہے کہ اس نے اس گراہی پر سے پردہ ہٹایا، ورنہ معلوم نہیں کب تک دنیا گراہی کے اس دلدل میں بھنسی رہتی۔

الہیات کی دوشمیں قرار دی گئی ہیں: ایک وہ جس میں خدائے برتر کی ذات وصفات اور جواہرِ مجردہ (عقول ونفوس) کے اوصاف سے بحث کی جاتی ہے، اور دوسری وہ جس میں ان صفات اور ان چیزوں سے بحث کی جاتی ہے جو مجردات اور مادّیات دونوں میں مشترک ہیں، جیسے علّت ومعلول، واحد و کثیر اور موجود ومعدوم ہونا۔ اول کوعلم الہی اور دوسری کو امورِ عامہ کہتے ہیں، اور چول کہ عام کو خاص پر تقدم حاصل ہے اس لیے دوسری کو امورِ عامہ کوذکر کرتے ہیں۔

قن النہیات کی اور دو قسمیں: ایک دوسرے اعتبار سے بھی فن النہیات کی دو قسمیں قرار دی گئی ہیں، جس کا تذکرہ شروع کتاب میں آچکا ہے، مگر تذکرہ کے طور پر مکرر بیان کیا جا تا ہے۔ مقدمہ میں آپ پڑھ چکے ہیں کہ جوموجودات اپنے دونوں وجودوں میں کسی خاص ماد ہے کے مختاج نہیں ہیں، ان کے حالات سے بحث کرنے کوعلم اعلیٰ، علم البی النہیات) فلسفۂ اولی ، علم کلی ، علم ما بعد الطبیعہ اور حکمت البی کہتے ہیں۔ یہ موجودات کسی ماد ہے کے مختاج نہ ہونے کے ساتھ اگر کسی مادہ و کساتھ مقارن بھی نہ ہو سکیں تو ان کی ماد ہے کے مختاج نہ ہونے کے ساتھ اگر کسی مادہ و کساتھ مقارن بھی مقارن مادہ بھی ہو سکیں تو ان کی بحث کوعلم البی بالمعنی الاخم ، علم کلی اور فلسفۂ اولی کہتے ہیں، مگر فلسفہ کی کتابوں ہو کسیں تو ان کی بحث علم البی بالمعنی الاغم ، علم کلی اور فلسفۂ اولی کہتے ہیں، مگر فلسفہ کی کتابوں میں النہیات سے عام معنی مراد ہیں جو ہر دوقسموں کوشامل ہیں۔ اس میں امورِ عامہ اور عبر اور جمکن سب کے حالات بیان کیے جاتے ہیں۔

# وجوب وامكان وامتناع

واجب: وہ ہستی ہے جس کا عدم متنع ہو، یعنی وجود ضروری ہو۔ وجوب مصدر ہے: وَ جَبَ یَسجِبُ کَا، جس کے معنیٰ ہیں ثابت ہونا، لازم ہونا، واجب اسم فاعل بمعنیٰ ثابت ہے، واجب الوجود یعنی ثابت الوجود، لازم الوجود۔

پھرواجب کی دوقتمیں ہیں: واجب لذاته،اور واجب لغیر ہ۔

ا۔ واجب لذاتہ: وہ ہستی ہے جس کا وجود ذاتی ہو، یعنی وہ اپنے وجود میں غیر کامحتاج نہ ہو اورالیی ہستی صرف اللہ تعالٰی کی ہے۔

۲۔ واجب لغیرہ: وہ ہستی ہے جس کواللہ تعالیٰ کی طرف سے وجود ملا ہو، اور وہ بھی معدوم نہ ہو، جیسے عقول عشرہ وغیرہ فلاسفہ کے خیال کے مطابق واجب لغیرہ ہیں اور تعلیماتِ اسلامی کی روسے کوئی چیز واجب لغیرہ نہیں ہے۔ مبدا (اصل، سبب): جمع مبادئ ، مبدا فیاض (بے حدفیض رساں) صرف الله تعالیٰ ہیں،
اس وصف میں ان کا کوئی شریک وسہیم نہیں ہے، اور یہ آخری جملہ یعنی ''لاشریک له' مبادی الفلسفہ میں فلاسفہ کی تر دید کے طور پر بڑھایا ہے۔ فلاسفہ عقل عاشر کومبدا فیاض اور مدبر موالید کہتے ہیں۔ له مگر اول تو یہ بات تعلیمات اسلامی کے خلاف ہے، ثانیاً میں نے مدبر موالید کہتے ہیں۔ له مگر اول تو یہ بات تعلیمات اسلامی کے خلاف ہے، ثانیاً میں نے اس لفظ کا استعمال الله تعالیٰ ہی کے لیے سنا ہے، اس لیے رواج دینے کے لیے میں نے یہ بات کھی ہے، مدبر موالید بھی صرف الله تعالیٰ ہیں۔

امکان: ذات کا نه دجود کو چاہنا نه عدم کو بایں طور که ماہیت بذات خود وجود کی قابلیت بھی رکھتی ہواور عدم کی بھی جیسے سارا جہاں۔

اورممکن وہ ہے جس کا نہ عدم ضروری ہونہ وجود۔اسی لیےممکن اپنے وجود میں اوراپنی بقا میں ہمیشہ غیر کامختاج ہوتا ہے۔

لفظ امکان کا اطلاق پانچ معنی پر ہوتا ہے، اور اس کے اعتبار سے امکان کے نام یہ ہیں: امکانِ عام، امکانِ خاص، امکان ذاتی ، امکانِ نفسُ الامری ، اور امکان استعدادی۔

ا۔ امکان عام کے معنی ہیں: وہ چیز جس کا عدم ضروری نہ ہو، جیسے تمام ممکنات ممکن بامکان عام ہیں، کیوں کہ ان کا عدم ضروری نہیں ہے، ورنہ وہ موجود ہی نہ ہو سکتے۔امکان عام کا اطلاق واجب تعالی پر بھی ہوتا ہے، کیوں کہ واجب تعالیٰ کا بھی عدم ضروری نہیں ہے۔

۲۔امکان خاص کے معنی ہیں وہ چیز جس کا نہ عدم ضروری ہونہ وجود، جیسے سارا جہاں ممکن بامکانِ خاص ہے، کیوں کہ اس کا نہ موجود ہونا ضروری ہے نہ معدوم ہونا،امکانِ خاص کا اطلاق واجب تعالیٰ پرنہیں ہوسکتا، کیوں کہ ان کا وجود ضروری ہے۔

س۔ امکانِ ذاتی کے معنی ہیں: وہ چیز جس کا بالفعل وجود فرض کرلیا جائے تو ذات کے اعتبار سے کوئی محال لازم نہ آئے ، اور غیر کے اعتبار سے عام ہے،خواہ کوئی محال لازم

#### آئے یانہ آئے، مثلاً:

ا۔ زید میں کتابت کا امکان ہے، اگر ہم اس کو کا تب بالفعل فرض کرلیں تو نہ ذات زید کے اعتبار سے کوئی محال لازم آئے گا، نہ اس کے غیر کے اعتبار ہے۔

۲۔ عقل اول ممکن ہے اور ہرممکن کا عدم ممکن ہے، لہٰذا اگر عقلِ اول کو معدوم فرض کرلیا جائے تو عقل اول کی ذات کے اعتبار سے تو کوئی محال لا زم نہیں آئے گا، گر غیر کے اعتبار سے بعنی ذاتِ واجب کے اعتبار سے محال لا زم آئے گا، کیوں کہ معلول کا عدم ستازم ہے اسکی علّتِ تامہ کے عدم کواور واجب تعالی کا عدم محال ہے۔

ہ۔ امکان نفش الامری کے معنی ہیں: وہ چیز جس کا بالفعل وجود فرض کرلیا جائے تو نہ ذات کے اعتبار سے کوئی محال لازم آئے نہ غیر کے اعتبار سے، جیسے کتابت زید کے لیے ممکن ہے بامکانِ نفش الامری۔

اورامکان ذاتی،امکان نفش الامری سے عام ہے، کیوں کہ عدم عقلِ اول کے لیے ممکن نہیں ہے بامکان نفش الامری، کیوں کہ اس فرض میں غیر کے اعتبار سے محال لازم آتا ہے، ہاں ممکن ہے بامکان ذاتی جیسا کہ گذرا۔

۵۔امکان استعدادی کےمعنی ہیں جھض استعداد ہونا، یعنی بالفعل موجود نہ ہونا، مگر موجود ہوسکنا۔عرف ِعام میں امکان سے یہی معنی مراد لیے جاتے ہیں۔

امتناع کے معنی ہیں: عدم کا ضروری ہونا، بالفاظ دیگر کسی چیز کا موجود نہ ہوسکنا، جیسے شریکِ باری تعالی ، اجتماع ضدین اور ارتفاع ضدین وغیرہ۔ پھرامتناع کی دونشمیں ہیں: امتناعِ ذاتی اور امتناع بالغیر (امتناع عرضی)۔

ا۔ امتناع ذاتی: یہ ہے کہ کسی چیز کی ذات وجود خارجی کے عدم کو متقاضی ہو، جیسے شریک باری کا امتناع ذاتی ہے۔خودشریک باری کامفہوم ہی اس کے عدم کو چاہتا ہے، کیوں کہ باری تعالیٰ کا کوئی شریک وسہیم نہیں ہوسکتا۔ ۲۔ امتناع بالغیر: بیہ ہے کہ ذات کی وجہ سے نہیں، بلکہ غیر کی وجہ سے وجو دِ خارجی کا عدم متنع ہے، مگر عدم ضروری ہو، جیسے فلاسفہ کے خیال کے مطابق عقول عشرہ کا عدم متنع ہے، مگر ذات کے اعتبار سے بعنی علّت تامہ کے اعتبار سے کمامر۔ کمامر۔

### عقول كابيان

عقل: ایک جوہر لیعنی قائم بالذات مخلوق ہے اور اپنی ذات میں اور اپنے کاموں میں مادّہ سے مجرد ہے، لیعنی نہ تو وہ مادّی مخلوق ہے، نہ اور جسمانی چیزوں کے قبیل سے ہے، نہ اس کے کام جسم کے ساتھ تعلّق قائم ہونے پر موقوف ہیں، لیعنی وہ اپنے کاموں میں بھی مادّی آلات سے مستغنی ہے۔ ا

عقل اس تعریف کی رو سے فلاسفہ کے نز دیک ثابت ہے، متکلمین اس کا انکار کرتے ہیں اور عقل جمعنی عقلِ انسانی کا کوئی منکرنہیں۔اور فلاسفہ کامشہور قول یہ ہے کہ عقول دس ہیں اور ارسطو بچاس عقلیں مانتا تھا۔ فلاسفہ کے نز دیک واجب تعالیٰ سے پہلی صادر ہونے والی چیز عقل اول ہے اور اس میں تین جہتیں ہیں بی

بہلی جہت:اس کے فی نفسہ موجود ہونے کی ہے۔

دوسری جہت: اس کے واجب بالغیر ہونے کی ہے، یعنی اس کے لیے علّتِ تامہ کی وجہ سے ہمیشہ وجود ضروری ہونے کی جہت ہے۔

تیسری جہت: اس کے فی نفسہ ممکن ہونے کی ہے، لینی وہ بالذات ممکن ہے، گوغیر کی وجہ سے اس کے لیے وجود ضروری ہوگیا ہو۔

ا اور عقلِ انسانی اپنے کا موں میں مادّہ کی مختاج ہوتی ہے کما مر۔

کے پی فلاسفہ کا اس مسلمیں، اقوال اربعہ میں سے ایک قول ہے، تفصیل کے لیے دیکھیے میبذی: ص ۴۳۸۸ مع حاشیہ

عين القصناة

عقلِ اول سے ہرایک جہت سے ایک چیز صادر ہوئی ہے، جہتِ اول سے عقلِ ٹانی، جہتِ دوم سے فلکِ اعظم کا نفس اور جہت سوم سے فلکِ اعظم کا جسم صادر ہوا۔
پھراسی طرح عقلِ ٹانی میں بھی تین جہتیں ہیں اور ہر جہت سے ایک چیز صادر ہوئی ہے،
چنانچے عقلِ ٹانی سے عقلِ ثالث، فلکِ ثوابت کا نفس اور فلکِ ثوابت کا جسم صادر ہوا۔ بول چنانچے عقلِ ثالث، فلکِ ثوابت کا شرصادر ہوئی۔ فلا سفہ اس کو عقلِ فعال (بہت ہی صدور کا یہ سلسلہ چلتا رہا، تا آں کہ عقلِ عاشر صادر ہوئی۔ فلا سفہ اس کو عقلِ فعال (بہت کا مرنے والی) کہتے ہیں۔ یہی عقل عالم سفلی کے ہیولی میں اثر انداز ہے۔ جب افلاک کی حرکتوں، کواکب کے تعلقات اور ایکے اوضاع وہیات کی وجہ سے استعداد پیدا ہوتی

ہے تو عناصراور مرکبات پرعقلِ فعال صورِ نوعیہ، نفوس اور دیگرا حوال کا فیضان کرتی ہے۔ عقول کے احکامِ سبعہ: فلاسفہ کے نز دیک عقول کے لیے درج ذیل سات احکام ہیں:

- ا۔ عقول حادث (نوبید) نہیں ہیں، کیوں کہ حدوث کے لیے مادّہ ضروری ہے اور عقول نہ مادّی ہیں نہ کسی چیز کی محتاج ہیں۔
- ۲۔ عقول کون وفساد قبول نہیں کرتیں ، اس لیے کہ کون وفساد ایک صورت کو چھوڑنے کا
   اور دوسری صورت کو پہننے کا نام ہے اور یہ بات مرکبات ہی میں متصور ہے اور عقول بسیط ہیں ، اس لیے وہ کون وفساد سے بری ہیں۔
- س۔ ہرعقل کی نوع اسی فرد میں منحصر ہے، یعنی ہرعقل ایک کلی ہے،مگر اس کلی کا بس ایک ہی فرد ہے، جیسے سورج کلی ہے،مگر اس کا ایک ہی فرد ہے۔
- ۴۔ عقول جامعِ کمالات ہیں، یعنی جس قدر کمالات ان کے لیے مکن ہیں وہ سب دائماً ان کو بالفعل حاصل ہیں، ان کے لیے کوئی کمال منتظر نہیں ہے۔
  - ۵۔ عقول کواپی ذوات کاعلم ہے۔
  - ۲۔ عقول کلیات کا ادراک کرتی ہیں، اسی طرح ہر مجرد صرف کلیات کا ادراک کرتا ہے۔

ے۔ عقول جزئیات کا جزئیات ہونے کے اعتبار سے ادراک نہیں کرسکتیں۔ اس لیے کہ جزئیات کے ادراک علی اور عقول کسی جزئیات کے ادراک کے لیے آلات جسمانیہ (حواس) ضروری ہیں اور عقول کسی چیزی مختاج نہیں ہیں۔

فائدہ: حکمائے اسلام تعلیماتِ فلسفہ کو تعلیمات اسلامی سے ہم آ ہنگ کرنے کے لیے عقول کو ملائکہ کا متر ادف کہتے ہیں۔ مگریہ بات اٹکل پچوکا تیر ہے، اس لیے کہ ملائکہ کی جو تفصیلات نصوص میں آئی ہیں وہ عقول عشرہ پر کسی طرح بھی منطبق نہیں ہوتیں۔ ملائکہ نورانی اجسام ہیں، وہ بھاری کا موں کو سرانجام دینے کی صلاحیت رکھتے ہیں، وہ مختلف شکلوں میں متشکل ہوسکتے ہیں، ان کے پر ہیں اور وہ حواس رکھتے ہیں، جب کہ عقول فلاسفہ کے نزدیک مادہ سے مجرد ہیں اور عقل عاشر کے علاوہ سب ممل سے معطل ہیں۔ فلاسفہ کے نزدیک مادہ سے ہوسکتے ہیں؟ شخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ رالنہ علیہ نے فیال کی پرزور تردید کی ہے۔ فتاوی جدید میں اس خیال کی پرزور تردید کی ہے۔

فائدہ بعض لوگ عقل اول کے صادر اول ہونے پر ایک حدیث سے استدلال کرتے ہیں۔ حدیث کے ابتدائی الفاظ یہ ہیں۔ اُوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْعَقُلُ قال له: أقبل، فاقبل، وقال له: أدبر، فأدبر ... إلنح یہ استدلال بھی غلط ہے، کیوں کہ یہ استدلال اس پر بنی ہے کہ أُوَّلَ کو ضموم پڑھا جائے حالانکہ وہ منصوب ہے، علامہ ابن تیمیہ راسی علیہ نے نقاوی ج کہ کم موضوع ہے، علامہ ابن تیمیہ نے قاوی ج استدلال اس پر موقوف ہے کہ حدیث صحیح ہو حالاں کہ بیر حدیث موضوع ہے، علامہ ابن تیمیہ نے قاوی ج ا، ص ۱۲۳۲ اور ج سے کہ استدلال کہ بیر حدیث موضوع ہونا واضح کیا ہے۔

فائدہ: فلاسفہ عقول کو واجب تعالی اور مخلوقات کے درمیان واسطہ مانتے ہیں اور ان کو بیہ توسط اس لیے ماننا پڑا ہے کہ انہوں نے ایک بے دلیل اور بے سر و پا ضابطہ گھڑ رکھا ہے کہ''بسیط سے ایک ہی چیز صادر ہوسکتی ہے۔'' بہ الفاظ دیگر:''واحد حقیقی سے واحد ہی صادر ہوسکتا ہے' (الواحد لا یصدر عنه إلا الواحد) اوریہ بات مسلم ہے کہ واجب تعالی بسیط ہیں اور واحد حقیقی بھی ہیں، ان میں کسی طرح سے بھی تکثر نہیں ہے، اس لیے ان سے صرف ایک ہی چیز صادر ہوسکتی ہے اور وہ عقل اول ہے۔

حالان کہ فلاسفہ خودعقلِ اول میں تکثرِ اعتباری مانتے ہیں، وہ اس میں تین جہتیں مانتے ہیں اورعقلِ فعالِ میں تو انہوں نے بے شارجہتیں مان رکھی ہیں، حالان کہ عقول بھی بسیط ہیں اور واحد ہیں، پس واجب تعالیٰ میں بیتکثر اعتباری کیوں نہیں ہوسکتا؟ بلکہ حکما تو یہ مانتے ہیں کہ واجب تعالیٰ عالم، عاقل، قادر اور اسی طرح کی دوسری صفات کے ساتھ متصف ہے، گوان کے نزد یک بیسب صفات واجب تعالیٰ کی عین ذات ہیں، مگر پھر بھی تو اختلافِ حیثیات ضرور ماننا ہوگا، اس لیے صحیح بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ واحد ہیں، مگر ان میں صفات کے اعتبار سے تکثر ہے اور بیتکثر وحدت کو متاثر نہیں کرتا اور اسی تکثر صفاتی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے خود کا تنات کا ذرّہ ذرّہ پیدا کیا ہے اور وہی ہر چیز کی تدبیر اور نظم و انتظام فرما رہے ہیں۔

#### قِدم وحدوث كابيان

قِدَم مصدرہ، قَدُم الشيء كے معنی ہیں: پرانا ہونا۔ اور متظمین كنزديك قِدَم كے معنی ہیں: پرانا ہونا۔ اور متظمین كنزديك قِدَم كے معنی ہیں: کسی شئے كے وجود سے پہلے عدم كانہ ہونا، بلكہ اس كا ہمیشہ سے موجود ہونا۔ اور حدوث بھی مصدر ہے اور قدم كی نقیض ہے، اور متظمین كنزديك اس كے معنی ہیں: كسی شئے كے وجود سے پہلے عدم كا ہونا، اور متظمین كنزديك نه تو قدم كی اقسام ہیں نه حدوث كی، اور فلا سفہ كنزديك دونوں كی دودو تسمیں ہیں، اور مقسم كی تعریف كے ليے ایسے كوئی عام معنی نہیں ہیں جو اس كی دونوں قسموں كو شامل ہوں، اس ليے وہ مقسم كی تعریف كے بغیر تقسیم كرتے ہیں اور اقسام كی تعریف كرتے ہیں، جیسے ابن حاجب را الشیعلیہ تعریف كے بغیر اسکی تقسیم كی ہے اور اقسام كی تعریف بیان كی ہے۔

البیات کابیان ۱۳۵ فلاسفه کے نز دیک قدم کی دوشمیں ہیں: اقدم ذاتی ۲ قدم زمانی۔

ا۔ قدم ذاتی کے معنی ہیں: کسی چیز کا اپنے وجود میں دوسری چیز کا مختاج نہ ہونا، پس قدیم بالذات وہ ہستی ہے جس کا وجود غیر کی طرف سے نہ ہواورالی ہستی صرف اللہ تعالیٰ

۲۔ قدم زمانی کے معنی ہیں: کسی چیز کے وجود سے پہلے عدم کانتہ ہونا، پس قدیم بالزمان وہ ہستی ہے جس کے وجود سے پہلے عدم نہ ہو، لعنی وہ بھی بھی معدوم نہ ہو، ہمیشہ سے موجود ہو، فلاسفہ کے خیال میں عقولِ عشرہ اور افلاک ایسے ہی قدیم ہیں۔

حدوث کی بھی فلاسفہ کے نز دیک دوقشمیں ہیں: ا۔حدوث ذاتی ۲۔حدوث زمانی۔

ا۔ حدوث ذاتی کے معنی ہیں: کسی چیز کا اینے وجود میں علّت کا محتاج ہونا، مگر وہ چیز جھی بھی معدوم نہ ہو، ہمیشہ سے موجود ہو، پس حادث بالذات وہ ہستی ہے جس کا وجود غیر کی طرف سے ہو، اور وہ چیز ہمیشہ سے موجود ہو، ایسی چیزیں یہ ہیں:

ا عقولِ عشره ۲ ـ نفوسِ فلکیه ۳ ـ افلاک کا هیولی ۴ ـ افلاک کی صورتِ جسمیه ۵۔افلاک کی صورت ِنوعیہ ۲۔عناصر کا ہیو کی کے عناصر کی صورتِ جسمیہ۔

فلاسفه کے نزدیک بیسب حادث بالذات اور قدیم بالزمان ہیں۔

۲۔ حدوث زمانی کے معنی ہیں: کسی چیز کے وجود سے پہلے عدم کا ہونا، یعنی اس پر ایک ایسا ز مانہ گز را ہوجس میں وہ معدوم ہو۔ پس حادث بالز مان وہ چیزیں ہیں جونیست کے بعد ہست ہوئی ہوں، لعنی پہلے وہ معدوم تھیں بعد میں موجود ہوئیں۔

متکلمین کے نزدیک سارا جہاں اسی تعریف کے اعتبار سے حادث ہے اور فلاسفہ کے نز دیک حادث بالذات کےعلاوہ دنیا کی باقی چیزیں حادث بالزمان ہیں۔

نسبت کا بیان: قدیم ذاتی اور قدیم زمانی میں عموم وخصوص مطلق کی نسبت ہے، اول

خاص ہے اور ثانی عام، پس ہر قدیم ذاتی ضرور قدیم زمانی ہوگا، مگر اس کا برعکس ہونا ضروری نہیں، یعنی ہرقدیم زمانی کے لیے قدیم ذاتی ہونا ضروری نہیں اور حدوثِ ذاتی اور حدوثِ زمانی میں بھی یہی نسبت ہے، مگر اول عام ثانی خاص ہے، کیوں کہ نقیض میں اخص کی نقیض اعم ہوتی ہے اور اعم کی اخص۔

# علّت ومعلول كابيان

علت: وہ چیز ہے جس پرکوئی چیز موقوف ہو، بہالفاظ دیگر علّت وہ چیز ہے جس کا کسی چیز کے بائے جانے میں دخل ہو، خواہ وہ دخل صرف پائے جانے کے اعتبار سے ہو، جیسے فاعل، شرط، مادّہ اورصورت کا دخل۔ اورالی علّت کا معلول کے وجود کے لیے پہلے موجود ہونا ضروری ہے، یا دخل صرف نہ پائے جانے میں ہو، جیسے مانع کا دخل، اورالی علّت کا عدم ضروری ہے، یعنی جب وہ مانع دور ہوگا تب معلول پایا جائےگا، یا دخل وجود وعدم دونوں عدم ضروری ہے، یعنی جب وہ مانع دور ہوگا تب معلول پایا جائےگا، یا دخل وجود وعدم دونوں اعتبار سے ہو، جیسے مُعِدّ کا دخل اورالی علّت کا موجود ہوکر معدوم ہونا ضروری ہے۔
مُعِدّ: وہ چیز ہے جس کا وجود کے بعد عدم کسی چیز کے لیے موقوف علیہ ہو، جیسے چلنے والے مُعِدّ: وہ چیز ہے جس کا وجود کے بعد عدم کسی چیز کے لیے موقوف علیہ ہو، جیسے چلنے والے کے قدم۔ جب چلنے والا پیر رکھ کر اٹھالیتا ہے تب آگے بڑھتا ہے، اگر پیر نہ اٹھائے تو آگے بڑھتا ہے، اگر پیر نہ اٹھائے تو آگے بیوس بڑھ سکتا۔

معلول: وہ چیز ہے جوعلت سے صادر ہو، اور معلولِ اخیر وہ چیز ہے جوکسی دوسری چیز کے لیے علّت نہ ہو، جیسے '' گذشتہ کل'' ماقبل کا معلول ہے اور مابعد کی علّت ہے اور 'آج'' گذشتہ کل کا معلول ہے، گیر '' آئیدہ کل'' کے لیے علّت نہیں ہے، کیوں کہ ابھی آج ختم نہیں ہوا ہے اور بیا علّت ِمعدّہ ہے اور علّت ِمعدّہ وہ ہوتی ہے جس کے عدم بعد الوجود کو مابعد کے پائے جانے میں دخل ہو، اور ''آج'' موجود ہے، ابھی تک ختم نہیں ہوا جو ''آئیدہ کل'' پایا جائے، اس لیے''آج'' معلول اخیر ہے۔

الہیات کابیان <u>۱۳۷۷</u> اور علّت کی دو قسمیں ہیں:علّتِ تامہ، اور علّتِ ناقصہ۔

ا۔ علّت ِ تامہ: وہ علّت ہے جس کے پائے جانے پر معلول کا پایا جانا ضروری ہو، جیسے سورج کا نکلناعلّت ِتامہ ہے دن کے پائے جانے کے لیے۔

۲۔ علّت ِنا قصہ: وہ علّت ہے جس کے پائے جانے پر معلول کا پایا جانا ضروری نہ ہو، جیسے چار پائی کے لیے لکڑی بان وغیرہ علّتِ مادیہ، علّتِ ناقصہ ہے۔

فائدہ: جب علّت ِ تامہ پائی جائے گی تو معلول بالبداہت پایا جائے گا، جیسے سورج نکل آئے تو دن بالبداہت موجود ہوگا۔

قاعدہ: ایک چیز پر دوعلّتِ تامہ کا اجتماع ناممکن ہے، یعنی معلول واحد کے لیے دوعلّتِ تامەبىس ہوسكتىں۔

پھرعلّت ِنا قصدگی جا وتشمیں ہیں:علّت ِ فاعلی،علّت ِ مادّی،علّت ِصوری اور علّت ِ غائی۔

ا۔ علّت ِ فاعلی: وہ چیز ہے جس سے معلول صادر ہو، جیسے بڑھئی جاریائی کے لیے علّتِ

٢ ـ علّت مادّى: وه چيز ہے جس كى وجه سے شئے بالقوه موجود ہو، يعنى جس چيز ميں معلول کی استعداد ہو وہ علّتِ مادّی ہے، جیسے کٹری تخت کے لیے علّتِ مادّی ہے، کیوں کہ ککڑی میں تخت بننے کی استعداد ہے۔

٣ علت ِصورى: وه چيز ہے جس سے معلول بالفعل حاصل ہو، يعنی جس کے بائے جاتے ہی معلول پایا جائے ،معلول کا وجود کسی دوسری چیز پرموتوف ندرہے، جیسے تخت کی ہیئت کہ جب تخت کی صورت موجود ہوجاتی ہے تو تخت بالقوہ نہیں رہتا، بلکہ بالفعل موجود

سم۔ علّتِ عائی: وہ چیز ہے جس کی وجہ سے کوئی شئے بنائی جائے، یعنی جو چیز فاعل سے

فعل کے صادر ہونے کا سبب ہو، جیسے تخت پر بیٹھنا تخت بنانے کی علّت ِ غائی ہے۔

نوٹ: علّت ِ غائی صرف ذہن میں علّت ہوتی ہے، خارج میں معاملہ برعکس ہوتا ہے، لعنی بیٹھنے کا مقصد تو تخت بنانے سے پہلے ذہن میں ہوتا ہے اسلیے وہ علّت ہے، مگر خارج میں تخت بننے کے بعد ہی بیٹھنا نصیب ہوتا ہے اسلیے تخت علّت ہے اور بیٹھنا معلول ہے۔

### تقذم وتأخر كابيان

تقدم كے معنی بیں: پہلے ہونا۔ اور تاخر كے معنی بیں: بیچھے ہونا۔ اور تقدم و تاخر كی پانچ قسمیں مشہور بیں: تقدم بالعلیت، تقدم بالزمان، تقدم بالطّبع، تقدم بالوضع، اور تقدم بالشرف۔

ا۔ تقدم بالعلیت: یہ ہے کہ متقدم متاخر کے وجود کے لیے علّت ِ تامہ ہو، جیسے طلوع شمس کا تقدم وجود نہار پراوراس کو تقدم بالذات بھی کہتے ہیں۔

۲۔ تقدم بالزمان: یہ ہے کہ متقدم ایسے زمانہ میں ہو کہ متاخر اس میں نہ ہو، جیسے حضرت موسیٰ علاکے آلا کا نقدم حضرت عیسیٰ علاکے آئا پر۔

س۔ تقدم بالطّبع بیہ ہے کہ متاخر متقدم کامحتاج ہو، مگر متقدم متاخر کے لیے علّت تامہ نہ ہو،
لیمن متقدم اور متاخر میں اس قسم کاتعلّق ہو کہ متقدم کا وجود تو بغیر متاخر کے ممکن ہو، مگر متاخر
کا وجود بغیر متقدم کے ممکن نہ ہو، جیسے وضو کا نماز پر تقدم کہ وضو تو نماز کے بغیر ممکن ہے، مگر نماز وضو کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ اور جیسے ایک کا دو پر تقدم کہ ایک تو دو کے بغیر پایا جاسکتا ہے، مگر دو ایک کے بغیر نہیں پایا جاسکتا۔

۴۔ تقدم بالوضع: یہ ہے کہ متقدم کسی معین حد سے قریب ہو، جیسے مسجد کی صفوں میں مقدم اسکوکہیں گے جومحراب اور امام سے قریب ہواور تقدم بالوضع کو تقدم بالرتبہ بھی کہتے ہیں۔ ۵- تقدم بالشرف: يه ہے كه متقدم ميں ايسے كمالات پائے جاتے ہوں جو متاخر ميں نه پائے جاتے ہوں جو متاخر ميں نه پائے جاتے ہوں، جيسے عالم كا تقدم حضرت مديق اكبر رظائفَة كا تقدم حضرت فاردق رظائفَة پر۔

### واحدوكثير كابيان

واحد: ایک، یگانه۔ وحدت: ایک ہونا، اکیلا پن۔ کثیر: زیادہ۔ کثرت: زیادتی۔

واحد اور کثیر میں تقابلِ تضاد ہے اور جتنی قشمیں واحد کی ہیں اتنی ہی قشمیں کثیر کی بھی ہیں۔واحد کی دوشمیں ہیں:واحدِ حقیقی اور واحدِ مجازی۔

ا۔ واحدِ حقیقی: وہ ہے جس کی حیثیتِ وحدت بلالحاظ کسی دوسری چیز کے ہو۔ بہالفاظ دیگر جس کی جہتِ وحدت عین ذات ہو، واحدِ حقیقی کی تین قشمیں ہیں: واحد جز کی (شخصی)، واحد بالاتصال اور واحد بالار تباط۔

واحدِ جزئی: وہ ہے جس میں نہ بالقوہ کثرت ہونہ بالفعل، جیسے ذات باری تعالیٰ۔

واحد بالاتصال: وہ ہے جس میں بالفعل کثرت نہ ہو، گر بالقوہ ہو، جیسے کوئی بھی جسم کہ اس کو واحد کہتے ہیں، کیوں کہ اس میں بالفعل کثرت نہیں ہے، گر اس میں اجزا نکالے جائیں تو نکل سکتے ہیں، اس لیے بالقوہ واحد نہیں ہے۔

واحد بالارتباط: وہ ہے جس میں بالفعل کثرت ہو، مگر کسی ارتباط وتعلّق کی وجہ سے اس کو واحد کہا جاتا ہو، جیسے تخت کہ اس میں بہت سے اجزا بالفعل ہوتے ہیں، مگر ان کو باہمی ارتباط کی وجہ سے تخت کہا جاتا ہے، یا جیسے زید کہ وہ بالفعل اعضائے مختلفہ سے مرکب ہے، مگر اس کو باہمی ارتباط کی وجہ سے ایک شخص کہا جاتا ہے۔

۲۔ وا حدِمجازی (غیرحقیقی): وہ ہے جس کی حیثیت وحدت کسی دوسری چیز کے اعتبار سے

ہو، بدالفاظ دیگرجس کی جہتِ وحدت عین ذات نہ ہو، بلکہ وہ فی نفسہ چنداَشیا ہوں جوکسی امر واحد میںمشترک ہوں اس لیےان کو واحد کہا جاتا ہواور وہی امر واحد ان کی جہتے وحدت کہلائے گا۔ واحدِ مجازی کی مشہور اقسام پانچ ہیں: واحد بانجنس، واحد بالنوع ، واحد بالعرض، واحد بالموضوع اور واحد بالنسبت \_

ا۔ واحد بانجنس: وہ چند چیزیں ہیں جن کی جنس ایک ہو، جیسے انسان اور فرس حیوان ہونے

۲ ـ واحد بالنوع: وه چند چیزیں ہیں جوایک نوع سے تعلّق رکھتی ہوں، جیسے زید، عمرو، بکر، انسان ہونے میں متحد ہیں۔

سر واحد بالعرض: وہ چند چیزیں ہیں جو کسی ایک صفت کے ساتھ متصف ہوں، جیسے ہاتھی دانت اور برف دونوں سفید ہونے میں متحد ہیں۔

٨ ـ واحد بالموضوع: وه چند چيزي بين جن كا موضوع ايك مو، جيسے ضاحك اور كاتب، دونوں انسان ہونے میں متحد ہیں اور انسان دونوں کا موضوع ہے، کہا جاتا ہے: الإنسان ضاحك اور الإنسان كاتب.

۵ ـ واحد بالنسبت: وه چند چیزیں ہیں جوکسی خاص نسبت میں متحد ہوں ، جیسے روح کو بدن سے وہی نسبت ہے جو بادشاہ کو ملک کے ساتھ ہے۔

# تحکی اور جزئی کا بیان

کلی: وہ عام مفہوم ہے جولابشرط شئے کے درجہ میں ہواوراس میں کثیر افراد پر صادق

له لابشرط شے اعتبارات ثلاثہ میں سے ایک اعتبار ہے۔ نتنوں اعتبارات بیہ ہیں: اول بشرط شے، بیہ خلط وتقیید کا درجہ ہے۔ دوم لابشرط شئے، بداطلاق کا درجہ ہے۔ سوم بشرط لاشئے، بدتجرید کا درجہ ہے، یعنی جب کوئی مفہوم = آنے کی صلاحیت ہو، جیسے انسان، گلاب، سونا وغیرہ۔

جزئی: وہ کلی مفہوم ہے جس کے ساتھ تشخصاتِ خارجیہ منضم ہوگئے ہوں، اس لیے اس میں کثیر افراد پرصادق آنے کی صلاحیت باقی نہ رہی ہو، جیسے زید اس انسان کا نام ہے جس کے ساتھ مخصوص تشخصات مل گئے ہیں۔

تشریح: کلی کوئی واحد بالعدد (واحد باشخص) چیز نہیں ہے، کیوں کہ وہ مختف الاوصاف افراد پرصادق آتی ہے۔ پس اگر وہ واحد بالعدد چیز ہوتو لازم آئے گا کہ ایک چیز ایک آن میں متفاد صفات (مثلاً سیاہی ،سفیدی وغیرہ) کے ساتھ متصف ہو جو ایک امر محال ہے، بلکہ کلی ایک مبہم عام مفہوم ہوتا ہے جو لابشر طِشے کے درجہ میں ہونے کی وجہ سے سی قید کے ساتھ مقید نہ ہونے کی وجہ سے سی قید کے ساتھ مقید نہ ہونے کے باوجود ہر قید کے ساتھ مقید ہونے کی اس میں صلاحیت ہوتی ہے، اور اسی وجہ سے اس میں کثیر افراد پرصادق آنے کی صلاحیت بھی ہوتی ہے۔ اور جزئی ذات کے اعتبار سے وہی کلی ہوتی ہے، مگر چوں کہ اس کے ساتھ عوارضِ مضمہ اور شخصات خارجیہ کا اعتبار کرلیا جاتا ہے اس لیے اس میں افراد کثیرہ پرصادق آنے کی صلاحیت باتی نہیں رہتی اور وہ واحد بالعدد بن جاتی ہے، یعنی مفہوم بشر طِشے کے درجہ صلاحیت باتی نہیں رہتی اور وہ واحد بالعدد بن جاتی ہے، یعنی مفہوم بشر طِشے کے درجہ میں جزئی بن جاتا ہے۔

<sup>=</sup> مطلق لیا جائے تو وہ لابشرط شنے کہلائے گا اور جب اس کے ساتھ کوئی قیدلگادی جائے تو وہ بشرط شنے کہلائے گا اور جب قید سے خالی کرلیا جائے تو وہ بشرط لاشئے کہلائے گا۔

حضرت الاستاذ مولانا محمد ملین صاحب جموی علائیہ طلبہ کو ایک مثال سے یہ تینوں اعتبارات سمجھایا کرتے تھے کہ اگر آپ اپنے ساتھی کی ناشتہ کی دعوت کریں اور یہ ذکر نہ کریں کہ آپ ناشتہ میں کیا کھلا ئیں گے تو وہ دعوت لابشرط شئے ہے اور اگر واضح کر دیں کہ ناشتہ میں سوجی کا حلوہ بھی ہوگا تو یہ دعوت بشرط شئے ہے اور اگر واضح کر دیں کہ ناشتہ میں سوجی کا حلوہ نہیں ہوگا تو یہ دعوت بشرط لاشئے ہے۔

#### خاتمه

خاتمہ میں چندمتفرق باتیں ذکر کی گئی ہیں، جوفلسفہ کے طالب عِلم کے لیے نہایت مفید ہیں،اس لیے ان کوغور سے پڑھنا چاہیے۔

# آنِ واحد میں نفس کی توجہ دو چیزوں کی طرف ہوسکتی ہے؟

فلاسفہ کا ایک بے بنیاد دعویٰ یہ بھی ہے کہ'' آن واحد میں نفسِ ناطقہ کی توجہ دویا دو سے زیادہ چیزوں کی طرف ممکن نہیں ہے۔'' لیکن وہ اس دعویٰ کی کوئی قوی دلیل نہیں لا سکے ہیں، البتہ یہ نظریہ ان کی عام تصنیفات میں موجود ہے۔ اگر کوئی شخص صرف تصنیف اور کتاب بنی کے معاملہ پرغور کرے تو وہ اس بے حقیقت نظریہ کے شقم سے واقف ہوسکتا ہے۔

و کیھے ہم کوئی کتاب پڑھتے ہیں تو زبان سے پڑھتے بھی ہیں اور مطلب بھی سیحھتے جاتے ہیں، بحث کی بھلائی برائی بھی خیال میں آتی رہتی ہے، مضمون پر کوئی اشکال ہوتا ہے تو وہ بھی ذہن میں آتا ہے اور اس مسئلہ کے متعلق دوسرے علاکی آرا بھی ذہن میں آتی رہتی ہیں، غرض کئی سلسلے ایک ساتھ جاری رہتے ہیں، پڑھنا، مطلب کا سیحھنا، مضمون پر تنقید کرنا اور دوسر ہے مصنفین کی رایوں کا موقع بہموقع لحاظ رکھنا وغیرہ وغیرہ ۔ اسی طرح تصنیف و تالیف کا بھی یہی حال ہے، البتہ یہ بات تجربات سے صیحے ثابت ہوئی ہے کہ آنِ واحد میں نفسِ ناطقہ کی دویا چندامور کی طرف کمالِ توجہ نہیں ہوسکتی، کیوں کہ جب کس ایک چیز میں طرف بوری توجہ ہوجائے گی تو دوسری چیزوں کی طرف التفات نہیں رہے گایا کم ہوجائے گا۔

# اکثر صدور فعل ہے مانع قصورِ مادّہ ہوتا ہے

کھی فاعل کی ذات میں الیم کمزوریاں ہوتی ہیں جواس کوصدورِ فعل سے بازر کھتی ہیں،
مگر اکثر و بیشتر قصور خود مادّہ کی جانب سے ہوتا ہے، لیمیٰ خود مادّہ میں فاعل کا اثر قبول
کرنے کی صلاحیت اور قابلیت نہیں ہوتی، مثلاً شیر خوار بچہ سی معلم کی تعلیم قبول نہیں کرتا،
تو اس میں معلم کا کوئی نقص یا اس کی کوئی کمزوری نہیں ہوتی، بلکہ خود بچہ میں تعلیم قبول
کرنے کی صلاحیت نہیں ہوتی۔ اسی طرح اگر کسی ماہر کا تب کا لکھا ہوا پانی پر بر قرار نہ
دہواں میں کا تب کا کیا قصور ہے، سارا قصور پانی کا ہے کہ اس میں میصلاحیت ہی
نہیں ہے کہ اس پرحروف قائم رہیں۔

اس مسکنہ کی ناواتفیت کی وجہ سے بہت سے لوگ مادہ کے بجز وقصور کی نسبت فاعل کی طرف کردیتے ہیں۔ مثلاً یہ کہنا کہ خدا وندِ عالم ابلیس کو اپنی حکومت سے خارج نہیں کرسکتا، حالاں کہ کسی چیز میں اس کی صلاحیت ہی نہیں ہے کہ وہ ملک خداوندی سے خارج ہوجائے، یا یہ کہنا کہ خدا وند عالم کسی شخص کو بیک وقت قائم و قاعد نہیں کر سکتے، حالاں کہ یہ قصور ہمارا ہے کہ ہم ایک وقت میں قیام اور قعود دونوں باتوں کی معاصلاحیت نہیں رکھتے، حالاں کہ یہ قصور ماد کہ نے قصور ماد کہ عالم کا ہے کہاس مادہ سے خداوند عالم کا ہے کہاس مادہ سے خداوند عالم اپنامشل بیدا نہیں ہے کہاس مادہ سے خداوند عالم اپنی مثل بیدا کرسکتیں۔

اور حقیقت بیہ ہے کہ اس قتم کے سوالات دو متناقض باتوں کے جامع ہوتے ہیں، مثلاً خداوند عالم کا مثل کہنا اور پھراس کے مخلوق ہونے کا سوال کرنا، کیوں کہ جب مثل کو مخلوق کہا گیا تو پھر وہ مثل کب رہا؟ اس طرح قیام کو قعود کی ضد کہنا، پھر دونوں کے اجتماع کا سوال کرنا، اسی طرح تمام چیزوں کو ملک باری کہنا، پھر ملک سے خارج کرنے کا سوال کرنا، اسی طرح تمام چیزوں کو ملک باری کہنا، پھر ملک سے خارج کرنے کا سوال کرنا اجتماع ضدین کا قائل ہونانہیں تو اور کیا ہے؟

غرض مطلق عدم قدرت عجز نہیں ہے، بلکہ اس وقت عجز ہے جب کہ مادّہ میں صلاحیت ہو اور پھر فاعل بے بس رہ جائے ،ممتعاتِ ذاتیہ جوقدرتِ خدا وندی سے خارج ہیں اس کی وجہ یہی مادّہ کی عدم صلاحیت ہے۔

# الله تعالی کوذِ رّے ذرّے کاعلم ہے

فلاسفه کا ایک مفروضہ یہ ہے کہ مجرد صرف کلیات کا ادراک کرسکتا ہے، جزئیاتِ مادّیہ کو نہیں جان سکتا، ہاں! کلی طور پر جان سکتا ہے، گر جزئی ہونے کی حیثیت سے نہیں جان سکتا۔ اس مفروضہ کی روسے فلاسفہ کے نزدیک واجب تعالیٰ کو بھی صرف کلیات کاعلم ہے، جزئیات کاعلم ہے، جزئیات کاعلم نہیں ہے حالال کہ اللہ تعالیٰ کا ئنات کے ذرّے ذرّے کو جانتے ہیں۔ ارشاد ہے: ﴿لَا يَعُولُ بُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِیُ السَّمُواٰتِ وَلَا فِی الْاَرُضِ ﴾ اس ارشاد ہے: ﴿لَا يَعُولُ بُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِیُ السَّمُواٰتِ وَلَا فِی الْاَرُضِ ﴾ اس ارشاد ہے۔ کو کا زرّہ برابر بھی غائب نہیں، نہ آسانوں میں اور نہ زمین میں۔

فلاسفہ کے پاس اپنے اس دعویٰ کو ثابت کرنے کے لیے ڈھکوسلوں کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔ جیرت تو اس بات پر ہے کہ عقلاً بھی اور فلاسفہ کے نزدیک بھی مجرد کی قدرت ماد یات سے بدر جہا بڑھی ہوئی ہے، مگر جب علم کا معاملہ آتا ہے تو وہ مجردات کی شان گھٹا دیتے ہیں، انسان تو کلیات کو بھی جان سکتا ہے اور جزئیات ماد یہ کو بھی، مگر خالقِ انسان صرف کلیات کو جان سکتا ہے۔ فیا للعجب!

اس مسئلہ میں فلاسفہ کی دلیل ہے ہے کہ جزئیات کے علم کے لیے آلاتِ جسمانیے، یعنی حواس ظاہرہ کی ضرورت ہے اور مجر دضرورت واحتیاج سے مبرا ہے۔ پھروہ آلاتِ جسمانیہ کے بغیر جزئیات کاعلم کیسے حاصل کرسکتا ہے؟

مگر فلاسفہ نے یہ بیس سوچا کہ انہوں نے احتیاج کی نفی کر کے مجردات کی شان بڑھائی، تو

ساتھ ، ہی جزئیات کے علم کی نفی کر کے شان گھٹا بھی دی۔ اس کو کہتے ہیں: بَصَرُ تَ شَیْئًا وَغَابَتُ عَنُكَ أَشُیاءً!

ایک چیز تو تو نے دیکھ لی اور بہت می چیزیں تیری نگاہ سے او جھل ہو گئیں!

اصل بات یہ ہے کہ یہ مفروضہ ہی غلط ہے کہ جزئیات کاعلم آلاتِ جسمانیہ کے بغیر نہیں ہوسکتا، بلکہ جس طرح کلیات کاعلم بغیر کسی چیز کے توسط کے ہوسکتا ہے، اسی طرح جزئیاتِ ماقد یہ کاعلم بھی ہوسکتا ہے۔ رہی یہ بات کہ ہم آلاتِ جسمانیہ کے تعاون کے محتاج بین تو یہ ہماری کمزوری کی وجہ سے ہے، جیسے کمزور آنکھ والے کوعینک کی حاجت ہوتی ہے، گر تندرست آنکھ والے کواس کی ضرورت نہیں ہوتی، اسی طرح کمزور مخلوق جزئیاتِ مادّیہ کاعلم حواس ظاہرہ کے توسط کے بغیر حاصل نہیں کر سمتی، مگر واجب تعالی جو قادر مطلق ہیں، کاعلم حواس ظاہرہ کے توسط کے بغیر حاصل ہے، ان کو کسی چیز کے تعاون کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں، ان کاعلم حضوری ہے، حصولی نہیں۔

#### قانونِ ارتقا كابيان

مقّائیہ کے نزدیک عالم عناصر کا مادہ اور ہیولی ایک ہے، اس لیے بعض اُ تباعِ مقّائیہ نے میدوئوں کیا ہے کہ مادہ و عناصر میں قوانین طبیعیہ کے ماتحت بے حدتغیّرات وتحوّلات ہوئے ہیں، جسم نباتی بہتدریج ترقی کرتے حیوان ہوگیا ہے، پھرجسم حیوانی ترقی کرتے کرتے انسان بن گیاہے۔ کرتے انسان بن گیاہے۔

ڈاروین (۱۸۰۹ء-۱۸۸۲ء) نے اپنی کتاب فی اُصل الأنواع On The Origin) (of Species میں اس نظریہ کو مدل کیا ہے، اس کی گفتگو کا حاصل یہ ہے کہ جسم کی ہر نوع خواہ وہ جماد ہو یا نبات یا حیوان بتدریج اپنی صورت بدلتی ہے اور سابقہ شکل سے ترقی کرتی ہوئی موجودہ شکل تک پہنچی ہے، مثلاً سونا زمانۂ دراز کے بعد اس حالتِ کمال کو پہنچا ہے، پہلے وہ سیسہ تھا، پھر رانگ ہوگیا، اس کے بعد پیتل ہوا، پھر چاندی ہوا اور چاندی سے ترقی کر کے سونا بن گیا۔ اس طرح نباتی اور حیوانی اجسام نے قدیم ترین اشکال سے لے کر جدید ترین اشکال تک بتدریج ترقی کی ہے اور انسان چوں کہ کامل ترین جسم ہے اس لیے اس نے بشار منازل طے کیے ہیں۔ ڈاروین کا یہی نظریہ عوام میں اس طرح معروف ہے کہ انسان بندر سے ترقی کر کے انسان بن گیا ہے۔

ڈاروین نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ تنازع للبقاء جمادات سے لے کر حیوانات تک میں جاری ہے اور طبیعت اسی درخت اور اسی حیوان کو باقی رکھتی ہے جو اقویٰ ہے، اس لیے صرف ایک ہی نوع سے تمام انواع بتدریج بن گئ ہیں اور ابتدائے وجود سے آج تک بشار نوعیں فنا ہوگئ ہیں اور اقویٰ اور اصلح وجود برابر ترقی کرتا رہا ہے، تا آس کہ خلقت کی آخری زنجیر تک پہنچ گیا جو انسان ہے۔

یہ نظریہ بھی تعلیماتِ اسلامی سے ہم آ ہنگ نہیں ہے، اگر چہ حکمائے اسلام نے اس کو ہم
آ ہنگ بنانے کے لیے محنت کی ہے، علامہ ابن مسکویہ، رسائل اخوان الصفا کے گم نام
مصنفین، عمر خیام اور علامہ صدرالدین شیرازی نے اپنی اپنی تصنیفات میں مسئلہ ارتفا کو
ذکر کیا ہے، لیکن وہ وہ ارتقانہیں ہے جس کے مدعی اُ تباع مشّائیہ ہیں، حکمائے اسلام یہ
کہتے ہیں کہ اجسام میں قدیم ترین اُشکال سے لے کرجدید ترین اُشکال تک بتدری ترقی
ہوئی ہے، لینی جمادات کے بعد نباتات کا وجود ہوا، پھر ان نباتات کا وجود ہوا جو مرتبہ
حیوانی سے قریب تر ہیں، پھر حیوانات کا وجود ہوا اور ان حیوانات کا وجود ہوا جن کو انسان
کے ساتھ اقوال وافعال میں مشابہت ہے، پھر انسان کا وجود ہوا جوجہ سے حیوانی کا باعتبار
کے ساتھ اقوال وافعال میں مشابہت ہے، پھر انسان کا وجود ہوا جوجہ سے حیوانی کا باعتبار

حکمائے اسلام کی یہ بات توضیح ہوسکتی ہے، مگریہ بات مشّائید کی بات سے بالکل مختلف ہے، مشّائیہ کی بات سے بالکل مختلف ہے، مشّائیہ قانونِ ارتقا اس لیے غلط ہے کہ انسان کے موجود ہونے کے بعد مشّائیہ کو بھی قانونِ اور نظریۂ ارتقا اس لیے غلط ہے کہ انسان کے موجود ہونے کے بعد مشّائیہ کو بھی قانونِ

ارتقا کاعمل درآ مذخم کردینا پڑا ہے اور قانونِ توارث کو جاری کرنا پڑا ہے، یعنی اب انسان سے انسان کا بچہ ہی پیدا ہوگا، آگے ترقی نہیں ہوگی۔ جب ایسا ہے تو حیوانات اور نبا تات کی جملہ انواع میں قانونِ توارث کو شروع ہی سے کیوں نہ تسلیم کرلیا جائے؟ اور بیے کہنا کہ انسان کی عقلی قابلیت میں اب بھی قانون ارتقا جاری ہے، ارتقا کے مفہوم سے ناوا قفیت کی دلیل ہے، کیوں کہ ارتقا کے معنی ہیں: ایک نوع کا دوسری نوع میں بدل جانا اور عقلی ترقی سے ایسی تبدیلی نہیں ہوتی۔ افریقہ کا وحشی، اور متمدن دنیا کا فلاسفر، دونوں انسان ہیں، ان کی نوع نہیں بدلی۔

# آ وا گون باطل نظریہ ہے

روح جسم سے جدا ہونے کے بعد کہاں اور کس حالت میں رہتی ہے؟ ایک گروہ کا خیال ہے کہ روح قبر کے اردگر دمنڈ لایا کرتی ہے۔ دوسرا گروہ خیال کرتا ہے کہ مرنے کے بعد بحالت سراسیمگی فضائے بسیط میں إدھر اُدھر بھٹکتی پھرتی ہے۔ ابن رشد کا مسلک بیہ ہے کہ روح کل میں جذب ہوجاتی ہے اور جس سمندر کا پی قطرہ تھااسی میں مل جاتا ہے۔ متعکمین کا خیال بیہ ہے کہ موت کے بعد روح عالم مثال میں رہتی ہے اور جولوگ تناشخ (آواگون) کے قائل ہیں ان کاعقیدہ بیہ ہے کہ نجات تک پہنچنے میں روح کو پچھ مدت لگتی ہے اور اس اثنا میں اس عالم میں جزاوسزا کے طور پر اپنا قالب بدلتی رہتی ہے، مرنے کے بعد ہر انسان کی روح کسی ایسے جسم میں منتقل ہوجاتی ہے جو اس کے گزشتہ اعمال کے مناسب ہوتا ہے۔

تناسخ كانظريه بھى قديم نظريه ہے، فيثاغورث جوسيح ملاكھ سے تقريباً ١٠٠ سال پہلے گزرا ہے اس نظريه كا قائل تھا۔ الموسوعة العربية الميسرة: ج٢،ص١٣٣٢ ميں ہے: كان يؤمن بتناسخ الأرواح اور ہندو فد ہب كى تو بنيادى اس عقيده پرہے۔

لیکن میمض بے بنیادنظریہ ہے، کیوں کہ جزا وسزا کے طور پر روح کامختلف قالب بدلنا

اس وقت متصور ہوسکتا ہے جب ہرانسان کو بیہ معلوم ہو کہ وہ پہلے کس قالب میں تھااوراس نے کیا کیا کام کیے تصاور جب بیہ معلوم نہیں تو تعجب ہے کہ بیکس قتم کی جزاوسزا ہے؟ وہ جزاوسزاہی کیا ہوئی جواس کواینے کیے کی خبر بھی نہ ہو!

اوراس کی دلیلِ عقلی بیہ ہے کہ روٹر انسانی کوکلیات کاعلم آلاتِ جسمانی کے توسط کے بغیر ہوتا ہے، پس جسم کے بدل جانے سے جزئیات کاعلم اگر جاتا رہے تو کلیات کاعلم باقی رہنا جا ہیے جو روح انسانی کو بذاتہا حاصل ہے اور جب بیصورت نہیں ہے تو معلوم ہوا کہ تناشخ ایک بے بنیاد بات ہے۔

اور قائلینِ تناسخ کی دلیل اوراس کی مدلل و مفصّل تر دید حضرت نانوتوی قَرَّلْتُنْسَعُوْنے'' تقریر دلپذیر'' میں کی ہے، وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

### کیاعالم از لی ابدی ہے؟

بعض مشّائیہ عالم کوقد یم اورازلی مانتے تھے اورابدی بھی۔ بعد کے فلاسفہ میں اس نظریہ کو قبولِ عام حاصل ہوگیا، حالاں کہ ان کے بڑے ان دونوں باتوں کے قائل نہیں تھے۔ ارسطو سے ایک دہریے نے سوال کیا کہ جب خالق عالم ازلی ہے تو عالم کو بھی ازلی ہونا چاہیے، کیوں کہ علّت ِتامہ سے معلول کا تخلف نہیں ہوسکتا؟ ارسطونے جواب دیا کہ از سالے کہتے ہیں جس کے وجود سے پہلے عدم نہ ہو، یعنی وہ ہمیشہ سے موجود ہواور یہ طے ہے کہ عالم کواللہ نے بیدا کیا ہے اور جب فاعل سے فعل صادر ہواور پھر بھی ذات فاعل سے متاخر نہ ہویہ یہ بیات محال ہے اور جب فعل ذاتِ فاعل سے متاخر ہواتو وہ حادث بھی ہوا۔ دہریہ نے پھر سوال کیا کہ کیا ہے عالم فنا ہوجائے گا؟ ارسطونے جواب دیا کہ ہاں! وہ اس عالم فانی کونیست کر کے عالم جاودانی پیدا کرے گا۔ اس عالم فانی کونیست کر کے عالم جاودانی پیدا کرے گا۔ اس نے کہا: ہاں! جب بیعالم فیثا غورث سے کسی نے سوال کیا کہ بیعالم فنا ہوجائے گا؟ اس نے کہا: ہاں! جب بیعالم

لے رموز حکمت: ص ۳۱۱ وضاحت کے ساتھ۔

اس مقصد کو پہنچ جائے گا جسکے لیے وہ پیدا کیا گیا ہے تو وہ ساکن ہوکر فنا ہوجائے گا۔ اور جو چیز قدیم از لی ہووہ فنانہیں ہوسکتی ،معلوم ہوا کہ بیے کیم بھی عالم کواز لی ابدی نہیں ما نتا تھا۔
گر بعد کے فلاسفہ یا نیم حکما عالم کوقدیم ماننے لگے اور ان کواس ورطہ (سخت کچپڑ) میں ہولی نے پھنسایا۔ وہ مارہ کا عالم کوقدیم ماننے لگے، کیوں کہ مارے میں تمام ماریات کی استعداد ہوتی ہے، للبندا اگر مارہ کا عالم بھی حادث ہوتو مارہ کی استعداد کسی دوسرے مارہ کی استعداد کسی قائم ہوگی ، یعنی مارہ کے لیے مارہ ماننا پڑے گا۔ اور اس دوسرے مارہ کی استعداد کسی تیسرے مارہ کی مارہ کی مارہ کے اور اس دوسرے مارہ کی استعداد کسی تیسرے مارہ کی اور شامل لازم تیسرے مارہ کی کی مارہ کی کی مارہ کی کی کرنے کی مارہ کی مارہ کی مارہ کی مارہ کی مارہ کی کی کرنے کی کرنے کی مارہ کی مارہ کی مارہ کی کی مارہ کی کی کرنے کرنے

حالاں کہ ما تیات تو اپنے وجود میں ما ترہ کی محتاج ہوتی ہیں، مگرخود ما ترہ چوں کہ کوئی ما تری چیز نہیں ہے اس لیے اس کو ما ترہ کی احتیاج نہیں ہے، ما ترہ نے محض اپنی امکانِ ذاتی کی صفت سے جناب باری سے فیض وجود کو قبول کیا ہے۔

سوال: شئے سے شئے موجود ہوتی ہے، پھر مادّہ عدم محض سے کیونکر موجود ہوگیا؟ جواب: اپنے کلام میں غور کرو، جب ہم تکلم کرتے ہیں تو کلام کا وجود ہوتا ہے، حالاں کہ کلام پہلے محض معدوم تھا۔

سوال: ہمار اکلام ہماری صور ذہنیہ کا تفصیلی وجود ہے، کیوں کہ انسان زبان سے انہیں چیزوں کو کلام کی صورت میں پیش کرتا ہے جواس کے ذہن میں موجود ہوتی ہیں۔ جواب: اسی طرح تمام ممکنات جناب باری کے علم از لی میں موجود ہیں، وہ ان کو حسبِ ارادہ ومشیت پیدا کرتے ہیں۔

سوال:جب مادّہ اپنی امکانِ ذاتی کی صفت سے پیدا ہوا تھا تو اس امکانِ ذاتی کامحل کیا تھا؟ جواب: امکانِ ذاتی نام ہے وجود قبول کرنے سے انکار نہ کرنے کا،لہذا بیرا یک سلبی چیز

له رموز حکمت: ص ۳۱۱ وضاحت کے ساتھ۔

ہے،اس کوئل کی کوئی احتیاج نہیں مجل کی حاجت امکانِ استعدادی کو ہوتی ہے، کیوں کہ وہ ایک وجودی صفت ہے،اس لیے وہ کل کی محتاج ہے (امکانِ استعدادی نام ہے بالفعل موجود ہونے کا)۔

سوال: حدوث عالم كى كيا دليل ہے؟

جواب: بیام متحقق ہے کہ تمام ممکنات خدا وندِ عالم کی پیدا کردہ ہیں، یعنی اس کے افعال ہیں اور جناب باری فاعل بالارادہ ہیں اور ہر فعل ارادی کا ذاتِ فاعل سے متاخر ہونا ضروری ہے، اوراسی تاخر کا نام حدوث ہے۔

سوال: حدوث کا حدوثِ زمانی ہونا کیا ضروری ہے، حدوثِ ذاتی کیوں نہیں ہوسکتا؟ جواب: ذاتی زمانی کی بحث چھوڑئے، ازل میں زمانہ کہاں تھا؟ صرف تقدم و تاخر میں غور کیجے۔معمول کے لیے عامل سے اور مفعول کے لیے فاعل سے اور مخلوق کے لیے خالق سے چچے ہونا ضروری ہے، جب کہ عامل، فاعل، اور خالق بالارادہ عمل کریں، کیوں کہ اس صورت میں معمول، مفعول اور مخلوق اثر پذیر ہوں گے اور اثر پذیری کے لیے مؤثر سے چچے ہونا ایک بدیمی امر ہے۔

### معادِجسمانی برحق ہے

جس طرح اللہ کا یقین انسانی فطرت میں داخل ہے اسی طرح معاد (نئی زندگی) کی طرف بھی انسان کا طبعی میلان ہے، مگر آئندہ زیست کے بارے میں لوگوں کے عقید ہے مختلف میں۔ فلاسفہ کا مشہور عقیدہ یہ ہے کہ آئندہ زیست جسمانی پیکر میں نہ ہوگی، بلکہ ارواح مجرد ہونے کی حالت میں قائم رہیں گی اور خدا سے قریب و بعید ہونے کے اعتبار سے ان کی ترقی اور تنزلی کا ظہور ہوگا، یعنی نشاتِ ثانیہ (معاد) اور لذت والم روحانی ہوگا، جسمانی نہیں، میبذی کے خاتمہ میں جو ہدایات ستہ ہیں ان کا ماحصل یہی ہے۔

فلاسفہ کا یہ خیال بھی باطل ہے۔ سی جی بات یہ ہے کہ انسان چوں کہ روح اور جسم کے مجموعہ کا نام ہے، اس لیے ضروری ہے کہ آئندہ زیست میں بھی اس جسم کو دخل ہو۔ لہذا ہر جسم کے اجزائے اصلیہ باوجود تغیّراتِ زمانہ محفوظ رہیں گے۔ جب خداوند عالم کو منظور ہوگا تو انہیں اجزا سے اس جسم کی نشاتِ ثانیہ ہوگ، تا کہ اس سے اس کے اعمال کا جائزہ لیا جائے۔ صورت وشکل، خدوخال اگر چہ وہ نہ ہول گے، مگر اجزائے اصلیہ ہر جسم کے وہی ہوں گے جن سے وہ پہلی بار عالم وجود میں آیا تھا، اور اس کا نام معادِ جسمانی ہے اور وہی برحق ہے۔

فلاسفہ کے پاس معادِ جسمانی کے بطلان کی کوئی دلیل نہیں ہے، بس یہ وسوسہ ہے کہ معدوم کا اعادہ محال ہے، حالاں کہ یہ قاعدہ ممکنات کی حد تک تو درست ہے، مگر خالق کا سُنات جو قادرِ مطلق ہستی ہے، جب پہلی بارنیست سے ہست کرسکتا ہے تو دوسری بار الیا کرنے سے وہ کیوں عاجز ہوگیا؟ إِنْ هٰذَا إِلَّا سَفُسَطَةً! بلکہ حقیقت یہ ہے کہ ایسا کرنے سے وہ کیوں عاجز ہوگیا؟ إِنْ هٰذَا إِلَّا سَفُسَطَةً! بلکہ حقیقت یہ ہے کہ

﴿ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدُرِهِ، إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيرٌ ﴾ لَ

ان لوگوں نے جیسا کہ اللہ کا مرتبہ پہچاننا چاہیے تھانہیں کیجانا، اللہ تعالیٰ بڑی قدرت والے سب پر غالب ہیں۔

علاوہ ازیں یہاں اعادۂ معدوم کا سوال ہی کہاں ہے؟ موت کے بعدروح بحالہ باقی ہے، جسم کے اجزائے اصلیہ بھی کسی نہ کسی حالت میں موجود ہیں، پھر ترکیبِ نو (Re-Construction) کرکےروح کا اس میں اعادہ (Reverse) کرنا کیوں محال ہوگیا؟ بلکہ یہ بات تو ابتدائے آفرینش سے بھی آسان ہے۔

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبُدَوُّ اللَّحَلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ اَهُوَنُ عَلَيْهِ ﴾ كَ

و ہی اوّل بار پیدا کرتا ہے، پھروہی دوبارہ پیدا کرےگا ،اور بیاس کے نزد یک زیادہ آسان ہے۔

#### موت وحیات کا بیان

روح کا بالذات تعلق نسمہ سے ہے، یعنی اس بخاری جسم سے ہے جو قلب میں پیدا ہوتا ہے۔ اور جب تک روح کا بدن کے ساتھ تعلق رہتا ہے، تمام اعضائے بدنیہ میں اس کا ایک خاص اثر قائم ہوتا ہے، اس اثر کو زندگی اور حیات کہتے ہیں اور جب بدن انسانی میں اعتدال مزاح باقی نہیں رہتا، اس پر رطوبت غربی غالب آ جاتی ہے تو تمام قوی جسمانیہ ایک ایک کر کے ممل سے جواب دے دیتے ہیں، اس وقت روح کا تعلق بدن سے منقطع ہوجا تا ہے، یہ موت طبیعی ہے۔ اور بھی اسباب عارضہ (قتل وغیرہ) کی وجہ سے موت طبیعی کے وقت سے پہلے یہ تعلق منقطع ہوجا تا ہے، اس کا نام موت غیر طبیعی ہے۔ اور جس طرح رحم مادر میں بدن تیار ہونے کے بعد، اور قلب میں خلاصۃ اخلاط سے نسمہ اور جس طرح رحم مادر میں بدن تیار ہونے کے بعد، اور قلب میں خلاصۃ اخلاط سے نسمہ پیدا ہونے کے بعد، اس کے ساتھ اس کے ساتھ اس کے ساتھ اس خلاح قار دوح ربانی ) کا تعلق جوڑ دیا جا تا ہے اور اس کا نام حیات و ذیوی ہے، اس طرح قیامت کے دن جب دوبارہ بدن تیار ہوجائے گا جس کا موت کے وقت تعلق منقطع ہوگیا تھا اور اس کا نام نشات ثانیہ اور حیات اُخروی ہے۔

سوال: موت کے وقت روح کا بدن سے بالکلیہ تعلّق منقطع ہوجا تا ہے یا پچھ نہ پچھ تعلّق باقی رہتاہے؟

جواب: فی الجملہ تعلّق باقی رہتا ہے اور اس کی دلیل ہے ہے کہ قیامت کے دن جب تمام ابدان ایک ساتھ تیار ہوں گے اور ارواح ان کے مشقر سے اڑائی جائیں گی تو ہر روح اپنے جسم میں داخل ہوگی ،کسی دوسرے جسم میں نہیں گھس جائے گی۔ بیاس بات کی واضح دلیل ہے کہ روح اپنے جسم کو پہچانتی ہے اور پہچاننا بقائے تعلّق کے بغیرممکن نہیں۔ دلیل ہے کہ روح اپنے جسم کو پہچانتی ہے اور پہچاننا بقائے تعلّق کے بغیرممکن نہیں۔

سوال: فی الجملة علّق سطرح باقی رہتاہے؟

جواب: اسکی کیفیت تو معلوم نہیں، البتہ اسکی مثال ٹیلی فون کا آلہ ہے کہ لاکھوں نمبروں سے اس کا تعلق قائم ہے اور جونسا نمبرآپ ڈائل کریں گے فوراً اسی نمبر پڑھنٹی ہج گی، اسی طرح ارواح کا ان کے مشقر میں رہتے ہوئے اپنے اپنے اجسام کیسا تحتعلق قائم ہے۔ سوال: روح کب نیست سے ہست ہوئی اور بدن کب، اور دونوں کا تعلق کب جڑا؟ جواب: تمام ارواح عہدِ الست میں پیدا کی گئی ہیں، پھران کومعرفت ربانی کا درس کو دیئے جواب: تمام ارواح میں ایک خاص ترتیب سے رکھا گیا ہے، جیسا کہ حدیث صحیح میں آیا

الجملة تعلق منقطع ہو کرروح اپنے متنقر میں چلی جاتی ہے، کیوں کہ وہ عالم بالا کی چیز ہے۔ اور بدن زمین میں لوٹا دیا جاتا ہے، کیوں کہ وہ زمینی اجزا سے تیار ہوا تھا۔ پھر قیامت

کے دن سابقہ اجزا ہی ہے دوبارہ جسم تیار کر کے اس میں روح کولوٹا دیا جائے گا۔ پھر

حساب کتاب ہوکر روح وجسم کا مجموعہ عالم بالا کی طرف منتقل کر دیا جائے گا،جنتی جنّت میں اورجہنمی جہنّم میں پہنچ جائیں گےاور وہاں سدا زندہ رہیں گے۔

اللَّهم! وفقنا لما تحب وترضى، واجعل آخرتنا خيراً من الأولى، واجعلنا من ورثة جنة النعيم، برحمتك يا أرحم الراحمين، وصلى الله على النبي الكريم، وعلى آله وصحبه أجمعين. تمّ الكتاب والحمد لله رب العالمين!

له به مضمون بھی حدیث میں آیا ہے جو حضرت الی کی ہے اور مشکوۃ شریف باب الایمان بالقدر کے آخر میں آئی ہے۔
کے حدیث میں ثُمَّ یُنفَخُ فِیْهِ الووخُ آیا ہے، ثُمَّ یُخلَقُ فِیْهِ الوُّو خُنہیں فر مایا گیا ہے۔
سے قیامت کے دن بدن دوبارہ کس طرح بے گا؟ اس کی تفصیلی کیفیت معلوم نہیں، حدیث میں بس اتنی بات آئی ہے
کہ اللہ تعالی عرش کے فیچے سے بارش برسائیں گے جس سے جسم زمین سے اُگ آئیں گے۔ یہ حدیثیں نہایة،
البداید والتّها یہ میں فرکور ہیں۔

| المطبوعة ملونة مجلدة                                           |   |                                    |  |
|----------------------------------------------------------------|---|------------------------------------|--|
| الموطأ للإمام محمد (مجلدين)                                    |   | الصحيح لمسلم (٧مجلدات)             |  |
| مشكاة المصابيح (عمجلدات)                                       |   | الهداية (٨مجلدات)                  |  |
| تفسير البيضاوي                                                 |   | التبيان في علوم القرآن             |  |
| تيسير مصطلح الحديث                                             |   | شرح العقائد                        |  |
| المسند للإمام الأعظم                                           |   | تفسير الجلالين (٣مجلدات)           |  |
| الحسامي                                                        |   | مختصر المعاني (مجلدين)             |  |
| نور الأنوار <sub>(</sub> مجلدين <sub>)</sub>                   |   | الهدية السعيدية                    |  |
| كنز الدقائق (*مجلدات)                                          |   | القطبي                             |  |
| نفحة العرب                                                     |   | أصول الشاشي                        |  |
| مختصر القدوري                                                  |   | شرح التهذيب                        |  |
| نور الإيضاح                                                    |   | تعريب علم الصيغه                   |  |
|                                                                |   | البلاغة الواضحة                    |  |
| ملونة كرتون مقوي                                               |   |                                    |  |
| السواجي                                                        |   | شرح عقود رسم المفتي                |  |
| الفوز الكبير                                                   |   | متن العقيدة الطحاوية               |  |
| تلخيص المفتاح                                                  |   | المرقاة                            |  |
| دروس البلاغة                                                   |   | زاد الطالبين                       |  |
| الكافية                                                        |   | عوامل النحو                        |  |
| تعليم المتعلم                                                  |   | هداية النحو                        |  |
| مبادئ الأصول                                                   |   | إيساغوجي                           |  |
| مبادئ الفلسفة                                                  |   | شرح ماثة عامل                      |  |
|                                                                | ي | متن الكافي مع مختصر الشافي         |  |
| هذاية النحو (مع الخلاصة والنمارين)                             |   |                                    |  |
| ستطبع قريبا بعون الله تعالى                                    |   |                                    |  |
| ملونة مجلدة/ كرتون مقوي                                        |   |                                    |  |
|                                                                |   | الموطأ للإمام مالك                 |  |
| ديوان المتني                                                   |   | ديوان الحماسة                      |  |
| المعلقات السبع                                                 |   | التوضيح والتلويح                   |  |
| لمقامات الحريرية                                               |   | شرح الجامي                         |  |
| Books in English                                               |   |                                    |  |
| Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3) Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3) |   |                                    |  |
|                                                                |   | I-Hizbul Azam (Large) (H. Binding) |  |
| At Hisbut Aven (Count) Count Count                             |   |                                    |  |

Al-Hizbul Azam (Small) C Cover) Secret of Salah

To be published Shortly Insha Allah

Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding) Fazail-e-Aamal (German)

Other Languages

Al-Hizbul Azam (French) (Coloured)

| طبع شده رنگین مجلد                                             |                                                               |  |  |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--|--|
| حصن حصین                                                       | تفيير عثاني                                                   |  |  |
| تعليم الاسلام (مكنل)                                           | خطبات الاحكام لجمعات العام                                    |  |  |
| خصائل نبوی شرح شائل ترندی                                      | الحزب الأعظم (مهينے کی رتيب پر)                               |  |  |
| بہشتی زیور (تین ھے)                                            | الحزب الاعظم ( بفتے کی زنیب پر )                              |  |  |
|                                                                | لسان القرآن (اول، دوم، سوم)                                   |  |  |
| رنگین کارڈ کور                                                 |                                                               |  |  |
| آ داب المعاشرت                                                 | حيات أسلمين                                                   |  |  |
| زادالسعيد                                                      | تعليم الدين                                                   |  |  |
| روضة الادب<br>سرو                                              | جزاءالاعمال                                                   |  |  |
| فضائل حج                                                       | الحجامه( پچچپالگانا) (جدیدایڈیش)<br>ا                         |  |  |
| معين الفليفه                                                   | الحزبالاعظم (مبینه کی رتیب پر) (مبیو)<br>ا                    |  |  |
| خيرالاصول في حديث الرسول<br>مد                                 | الحزبالاعظم (فتے کارتب پر)(جبی)<br>                           |  |  |
| للمعين الاصول<br>الدين                                         | مفتاح لسان القرآن (اول، دوم، سوم)                             |  |  |
| - تیسیرانمنطق<br>- زیر                                         | عر بی زبان کا آسان قاعده<br>در پیر در بر رسوره                |  |  |
| فوائد مکیه<br>سیژه پیر                                         | فاری زبان کا آسان قاعدہ<br>مصریحیہ                            |  |  |
| بېشتى گوہر<br>على ن                                            | تاریخ اسلام<br>علی و میداد مید                                |  |  |
| علم الخو<br>- ما ساقة من                                       | علم الصرف (اولين،آخرين)<br>عهد مهذه وراسا                     |  |  |
| جمال القرآن<br>تشهيل المبتدي                                   | عر بي صفوة المصادر<br>معه لكله مع حها                         |  |  |
| هبیل المبسدی<br>تعلیم العقائد                                  | جوامع الڪلم مع چېل ادعيه مسنونه<br>عر بي ڪامعٽم (اڏل،ددم،سوم) |  |  |
| يم العقا بد<br>سير الصحابيات                                   | غربی کا معتم (اوّل،دوم،نوم)<br>نام حق                         |  |  |
| یر تابیت<br>پندنامه                                            | ک ای<br>کریما                                                 |  |  |
| 2,024                                                          | - آسان اُصول فقه<br>آسان اُصول فقه                            |  |  |
| ٢٠٠٥ - ون عند<br><u>کارڈ کور/مجلد</u>                          |                                                               |  |  |
| منتخب احادیث                                                   | <br>اکراممسلم                                                 |  |  |
|                                                                | ا ا<br>مفتاح لسان القرآن (اول، دوم، سوم)                      |  |  |
| ز برطبع<br>عربی کامعلّم (چہارم) معلّم الحجاج<br>صرف میر نے میر |                                                               |  |  |
| معلّم الحجاج                                                   | عرنی کامعلّم (جہارم)                                          |  |  |
| نحومير                                                         | صرف مير                                                       |  |  |
|                                                                | تيسير الابواب                                                 |  |  |
|                                                                |                                                               |  |  |